
Innovations Journal of Humanities and Social Studies – Vol 4, No 1, 2026  

DOI: hƩps://doi.org/10.61856/492f0w76 
  

1 
 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

  

Scientific Events Gate 
Innovations Journal of Humanities and Social Studies 

IJHSS 
https://eventsgate.org/ijhss 

e-ISSN: 2976-3312 

  

 

  دور المفسرين في تحقيق الأمن الفكري. 

  مفسرو القرنين الرابع عشر والخامس عشر الهجريين أنموذجًا. 

 د. إسراء عبد الغني عبد المجيد سندي 

    كلية الشريعة والأنظمة-جامعة الطائف-قسم القراءات

esraa.s@tu.edu.sa 

وأهميتهما، وبيان العلاقة بينهما، مع إبراز دور المفسرين   الأمن الفكريو  التفسيرتسعى هذه الدراسة إلى بيان معنى    الملخص:
في ترسيخ دعائم الفكر السليم وفق تفسير آيات القرآن الكريم، وتتمثلّ إشكالية البحث في السؤال عن مدى تأثير التفسير في 

اد المجتمع، ويعتمد البحث  الاستقامة أو الانحراف الفكري، وعن إسهامات المفسرين في بناء الوعي الفكري السليم لدى أفر
، ويهدف إلى إبراز العلاقة بين التفسير وتحقيق الأمن الفكري، مع التركيز الاستقرائيو  الاستنباطيو  الوصفيعلى المنهج  

التفسير الصحيح    نّ إ  :على جهود مفسري القرنين الرابع عشر والخامس عشر الهجريين في هذا المجال، وقد خلص البحث إلى
المفسر بمثابة جنديٍّ يحمي فكر المجتمع من    نّ إ، والحصانة الفكرية، ويحيطها بسياجٍ من  ة المجتمعات فكريًا يسهم في توعي

المرئية   تفعيل دور المفسرين عبر وسائل التواصل الاجتماعي، كما يوصي البحث بضرورة  الانحرافات والأفكار المتطرفة
  .والمسموعة والمقروءة؛ لتحقيق الأمن الفكري المجتمعي وفق ما جاء في آيات القرآن الكريم

  الفكر، المجتمع، الانحراف.، الكلمات المفتاحية: المفسرون، الأمن

Qur’anic Commentators’ Role in Ensuring Ideological Security  
A case study of fourteenth- and fifteenth-century commentators 

 
Dr. Esraa Abdulghani Abdulmajeed Sindi 

Department of Qira’aat (the science of Qur’anic readings)- Taif University 

esraa.s@tu.edu.sa 

Received 22|10|2025 - Accepted 30|11|2025 Available online 15|01|2026 

  

 

Abstract: Ideological security plays a significant role in the society’s advancement and the 
civilization’s prosperity. Indeed, Qur’anic commentators have their own considerable 
influence on ensuring ideological security through their interpretations of the Qur’anic verses. 
Therefore, this paper highlights the meaning of Qur’anic interpretation and ideological security 
and how they relate to each other. It also stresses the role of Qur’anic commentators in 
consolidating and protecting societies from ideological deviation in accordance with the 
Qur’anic verses. To be precise, the issues that have been addressed concern how effective the 
Qur’anic interpretation is at establishing a righteous society and whether the commentators 



Innovations Journal of Humanities and Social Studies – Vol 4, No 1, 2026  

DOI: hƩps://doi.org/10.61856/492f0w76 
  

2 
 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

have any contributions to that. Building on this, the paper adopts descriptive, deductive, and 
inductive methodologies to highlight the relationship between Qur’anic interpretation and 
ideological security and to examine how commentators of the 14th and 15th centuries 
contributed to reinforcing it. The findings suggest that correct Qur’anic interpretation has a 
major influence on promoting people’s awareness about their ideology and that Qur’anic 
commentators preserve the soundness of thoughts and protect the society from deviation and 
radical ideology. Based on that, the research advises enhancing the Qur’anic commentators’ 
role in achieving ideological security in light of the Qur’anic guidance through various media 
channels: visual, auditory and written. 

Keywords: commentators, security, thought, society, deviation. 

  :مقدمة

الحمد Ϳ منزّل القرآن رحمة وهداية للعالمين، وصلاة وسلامًا على النبيّ الأمين، محمد صلى الله عليه وسلم ومن تبعه     
في بناء الفرد والمجتمع، وإسهامه في ازدهار    القرآن الكريم  تفسير  انطلاقًا من الإيمان بأهميّة  وبعد:  ،بإحسانٍ إلى يوم الدين

فهمٍ عميقٍ لآيات    ةالحضار يملكونه من  للمجتمع بما  الفكري  في تحقيق الأمن  المفسرين  لدور  الإسلامية ورقيّها، وإبرازًا 
سلامي، جاء هذا البحث ليسلّط القرآن الكريم، وما يترتب على القراءة في تفاسيرهم من آثار فكريّة وسلوكيّة في المجتمع الإ

، وإبراز الحاجة إلى تحقيق الأمن الفكري بوجود مرجعيّة علميّة النّاسالضوء على الأثر الذي يتركه المفسرون في عقول  
الذين يوجهون    ،رصينة وصحيحة الأوّل  المقام  في  التفسير  في علماء  ويردّون على   المخطئ،ويقوّمون    المصيب،تتمثل 

 وهو ؛  التفسير   من ألوانهذا البحث مندرجًا تحت لونٍ   دُّ ويع.  رافات وفق ما جاء في تفسير آيات القرآن الكريمالشبهات والانح
  .عند مفسريّ كتاب الله عزّ وجلّ  الأمن الفكريّ  لتعلّقه بموضوع ،لقرآن الكريمل الموضوعي التفسير

، والمنهج الاستنباطي في  مصطلحات موضوع البحثالوصفي في بيان  المنهج  :  ثلاثة مناهج متغايرة  ويعتمد البحث على
العلاقة بين تفسير الكريم  معرفة  الجانب،    القرآن  في هذا  لدورهم  المفسرين  الفكري، ومعرفة مدى تحقيق   وأخيراوالأمن 

الموجهة للعقول   الهجرييني القرنين الرابع عشر والخامس عشر  أقوال مفسربعض  تتبع    وذلك من أجل   المنهج الاستقرائي
  .نحو المنهج الصحيح على مستوى الأمن الفكري

من الانحرافات    تهاحمايتظهر في ظلّ تزايد التحديات الفكرية التي تواجه المجتمعات الإسلامية، ومحاولة  مشكلة البحث:  
الاستقامة وتصحيح الانحراف الفكري،  الفكرية المتنوعة، مع إغفال الكثيرين للدور العميق الذي يؤديه المفسرون في غرس 

  وسعيهم لتحقيق الوعي الفكري من خلال بيان المعاني القرآنية وتفسير آيات القرآن الكريم.

وأثر التفسير في تحقيق الأمن في عقول  معرفة عمق العلاقة بين التفسير والأمن الفكري،    البحث فيتمثل فرضيات  وتكما  
  .إدراك مدى تحقيقها لذلك الأمرو في القرنين الرابع عشر والخامس عشرمع النظر في كتب التفسير  الأفراد والمجتمعات،

بيان مفهوم التفسير والأمن الفكري، وإبراز أهميتهما وارتباطهما ببعضهما، وتوضيح    ىإل  يهدف  البحث  فإنّ   :عن أهدافه  وأما
   دور المفسرين في غرس التفكير الصحيح السليم، ونبذ التفكير الخاطئ من عقول أفراد المجتمع.

لتحقيق الأمن الفكري لأفراد المجتمع، وإبراز أثر التفسير الصحيح في ذلك    الأمةحاجة    في بيانوتكمن أهمية هذا البحث  
المفسرين في توظيف   دهّباع التنبيه على مسؤولية  طريقًا شرعيًا لتعزيز الاستقرار الفكري ونبذ الفوضى والانحراف، مع 

ن العلوم الشرعية والحاجات الفكرية التفسير في خدمة الأمن الفكري، من خلال نشر التفاسير الصحيحة وتوطيد العلاقات بي
   .الحفاظ على أمنها الفكريّ وتذكير المفسرين المعاصرين بأنهم على ثغرة عظيمة في بناء المجتمعات وفي الواقع المعاصر، 

 وتحقيق الفكر الآمن للمجتمعات، وبيان دور المفسرين في  القرآن الكريم  يتناول هذا البحث العلاقة بين تفسيرحدود البحث:  
   .في القرنين الرابع عشر والخامس عشر الهجريين من بعض كتب التفسيرعلى ذلك أمثلة مع ذكر  ،ذلكتحقيق 

منها ما تناول موضوع الأمن الفكري وتعلّقه بالشريعة   سابقا، فإنّ في الموضوع المشار إليه    وبالنظر إلى الدراسات السابقة
    ومنها على سبيل المثال لا الحصر:الأمن الفكريّ وعناصره،  تناول الإسلاميّة عمومًا، أو

إلى بيان مفهوم الأمن الفكريّ  تهدفومفهوم الأمن الفكري في الإسلام وتطبيقاته التربوية،  (Nūr, 2006) نوردراسة  -
علاقته بالتربية الإسلامية، ووسائل تعزيزه تربويًا، وبيان دور المؤسسات التربويّة  بيان  و   من منظور الشريعة الإسلامية،

 في تحقيقه.



Innovations Journal of Humanities and Social Studies – Vol 4, No 1, 2026  

DOI: hƩps://doi.org/10.61856/492f0w76 
  

3 
 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

وهي دراسة تسعى   دراسة تأصيلية في ضوء الإسلام،  فكري:المفهوم الأمن    (Al-Hudhailī, 2011)دراسة الهذلي   -
   على الفرد والمجتمع. هآثار  بيانإلى تأصيل مفاهيم الأمن الفكري من منظورٍ إسلاميّ، مع 

ما يجب الالتزام به أو   ' تتناولدراسة موضوعية الكريم:حماية الفكر في القرآن  Al-Furayḥ, 2016)(دراسة الفريح  -
  ية.الفكر لحصانةلحماية الفكر، مع بيان آثار ذلك على الفرد والمجتمع، وكيفية الوصول ل اجتنابه 

تعزيزه،   (Al-Sudays, 2016) السديسدراسة   - في  الإسلامية  الشريعة  وأثر  الفكري  يعرضالأمن  المؤلّف   وفيها 
  ضوابط الأمن الفكري ووسائله، ويبيّن دور الشريعة الإسلاميّة في تعزيزه عمليًا. 

  ، مثل: ذات الصلة بموضوع البحثبعض الكتب والمؤلفات   توجدكما 

تعرض الاتجاهات  والتي  المنحرفة في التفسير وأثرها على الأمن الفكري،    الاتجاهات (Ṣāʾil, 2024) صايلدراسة   -
بعض الفرق والمذاهب الإسلامية كالشيعة والمعتزلة وغيرهم، وتبيّن الأسباب المحرّضة لهم لدى  المنحرفة في التفسير  

 على الانحراف التفسيري، وتفصّل في أثر هذه الانحرافات على الأمن الفكري.

الفكري  تهدف إلى بيان مفهوم الأمن  والأمن الفكري في تفسير ابن عثيمين،    (Al-Fuṭaymān, 2024)  اندراسة الفطيم -
 رحمه الله في تحقيق ذلك في تفسيره.  عثيمين ومنهجيته عند ابن  وأسسه

  الفرق بين الدراسات السابقة وهذه الدراسة: 

  خصّ تفهي  الدراسة    أمّا هذه  وعلاقته بالشريعة الإسلاميّة عمومًا،موضوع الأمن الفكريّ  إلى  الدراسات السابقة تتطرّق  إنّ      
 ,Ṣāʾil) دراسة الصايل  فإنّ   بالموضوع،وفيما يخصّ الدراسات ذات الصلة  .  والبيان  دون غيره من العلوم بالبحث  التفسير

 ،الانحرافات على الفكر الإسلامي  وبينت أثر هذه  ،من الفكريالأفي تقويض    تسهمالتفاسير المنحرفة التي قد    تناولت (2024
  .التفاسير الصحيحة بناء الأمن الفكري من خلال على تركزعن هذه الدراسة التي  وهي تختلف تمامًا

ببيان الوسطية والدعوة والحوار في   وتعنىناول مفسرًا واحداً،  ت ت  ، فإنها(Al-Fuṭaymān, 2024)دراسة الفطيمان    أما    
واحد فقط، وعدم الحديث   مفسرطريقة عرض الموضوع، وتخصيص    فقط، وهو مختلفٌ عن هذا البحث في  المحددالتفسير  

إلى  لتفسير في تحقيق الأمن الفكري.ل  الدور الشاملعن   ربطه بين    من حيث  والأصالة  يتميز بالجدةّ  نّ هذا البحثإ إضافةً 
نماذج من مفسري القرنين الرابع عشر والخامس عشر    يمتقد ، مع  ترسيخهفي  التفسير والأمن الفكري، وإبراز دور المفسرين  

  هذا الهدف. في تحقيق توضح إسهامهم الهجريين

  كالآتي: تشتمل على مبحثين في كل مبحث مطالب، وذلك أمّا خطة البحث فهي 

  التفسير والأمن الفكري.المبحث الأوّل: 

  تعريف التفسير، وأهميته.  المطلب الأوّل:

  تعريف الأمن الفكري وأهميته.   المطلب الثاني:

  العلاقة بين التفسير وتحقيق الأمن الفكري. المطلب الثالث:

  المبحث الثاني: دور المفسرين في تحقيق الأمن الفكري: 

  العقل وسلامته. أعمالإلى والدعوة  بيان المفسرين للعقيدة الصحيحةالمطلب الأول: 

  ن وتوعية الأجيال.المفسريعند الفكرية  الوسطية :نيالمطلب الثا

  حرص المفسرين على هويّة الأمّة الفكريّة وتحقيق وحدتها.    :ثالثالمطلب ال

  . ومحاربة الغلو تصحيح المفسرين للمفاهيم الفكرية المغلوطة :رابعالمطلب ال

  الخاتمة: وفيها أهمّ النتائج والتوصيات.

  المراجع. 

  المبحث الأوّل: التفسير والأمن الفكري. 



Innovations Journal of Humanities and Social Studies – Vol 4, No 1, 2026  

DOI: hƩps://doi.org/10.61856/492f0w76 
  

4 
 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

    وأهميته.المطلب الأوّل: تعريف التفسير، 

البيان والتفصيل للكتاب،   :والتفسير  ،وفَسَرت الشيء إذا بينّته ووضحته بعد خفائه  مأخوذٌ من فَسَرَ: أي بيّن،  التفسير لغة::  أولاً 
كَ بِٱلۡحَقِّ وَأحَۡسَنَ تفَۡسِيرًا) [الفرقان:    : (وَلاَ ومن ذلك قوله تعالى  ;Al-Farahidi, N.T., 7/247)  ]33يَأۡتوُنَكَ بمَِثلٍَ إلاَِّ جِئۡنَٰ

Al-Jawharī, 1887, 2/781; Ibn Fāris, 1969, 4/504). 

"  توضيح معنى الآية وشأنها وقصتها، والسبب الذي نزلت فيه بلفظ يدلّ عليه دلالة ظاهرةهو  "التفسير اصطلاحًا:  ثانيًا:  
(Al-Jurjānī, 1983, 63).  

وبيان معانيه واستخراج أحكامه   -صلى الله عليه وسلم-على نبيه محمد  المنزل  البرهان هو: "علم يعرف به فهم كتاب الله    وفي
   .(Al-Zarkashī, 1957, 1/13)وحكمه" 

 ,Al-Zarkashī, 1957)للتفسير. أسس وضوابط  الكريم وفقالذي يقوم ببيان معاني آيات القرآن  فهو الشخصأمّا المفسّر 
2/147; Al-Suyūṭī, 1974, 4/200)   

واستنباط أحكامها  ،  دلالاتهاكشف  و،  يعني ببيان معاني آيات القرآن الكريميتضح أنّ التفسير علمٌ    سبق،من خلال ما  و    
الوجه  تعالى  كلام الله  فهم  القارئ من    وما يتعلّق بها، مما يمكّن، وبيان أسباب نزولها وسياقاتها  وفوائدها الذي أراده  على 
  وفق أصول التفسير وضوابطه المقرّرة عند العلماء. العالم الذي يضطلع ببيان هذه المعاني هوالمفسر ، وسبحانه

، الذي هو ينبوع الحكمة ومعدن كلّ الفضائل،  تعالى  التفسير من أشرف العلوم وأجلّها لاتصاله الوثيق بكتاب الله  أهميّته:ثالثاً:  
  .الاعتصام والكمال الديني والدنيوي حققبه ي تمسكإلى يوم القيامة، والوعجائبه لا تنقضي 

الحاجة ماسّة لفهم معاني    ممّا يجعلُ بغير تعلّم وبيان،    الكريم  في القرآن  في إدراك الأحكام والحكم  البشر لديهم قصورٌ   نّ ثمّ إ    
كما أنّ نهضة الأمم وازدهار  معرفة مراد الله بقدر طاقة البشر، وتفسيره تدبرًا وتفكرًا وعملاً بما جاء فيه.  و   ،الآيات وبيانها
إلا بالاسترشاد بتعاليم القرآن وأحكامه التي تضمنّت وضمِنت السعادة في الدارين للمهتدين بها،    يكون صحيحًاالحضارات لا  

القر ألفاظ  بالكشف عن  التي احتواها   هآن بتفسيروهذا لا يتحقق إلا  الكنوز  فالتفسير مفتاح  الهدي والإرشاد منه،  واستنباط 
  . القرآن، وبه إصلاح البشر وإعزاز العالم بإذن الله

 , Al-Suyūṭī, 1974, 4/197) (Al-Zurqānī, 1943, 2/7  

 الكريم تفسيرًا صحيحًاإلى تفسير القرآن    الملحّة  الحاجة   ، تبرزالمستجدة  المعاصرة والقضايافي ظلّ المتغيرات    واليوم     
والثبات على هديه ومنهجه القويم، وتتأكد هذه الحاجة    ويسُهم في تطبيق أحكامه،  تعالىآيات الله  يحقق الفهم السليم لمعاني  

ستوجب العودة  فئةٍ من النّاس عن نور القرآن وهداياته، الأمر الذي ي  المنحرفة وابتعادبوجهٍ خاص مع انتشار بعض التفاسير  
  إلى التفسير الموثوق المنضبط بالأصول العلمية حفاظًا على صفاء العقيدة وسلامة الفكر.

 المطلب الثاني: تعريف الأمن الفكري وأهميته.

لغة:أولاً:   خَوۡفِ)    الأمَْن  نۡ  مِّ (وَءَامَنهَُم  تعالى:  قوله  الخيانة، ومنه  والأمانة ضدّ  الخوف،  القلب، وضده  التصديق وسكون 
 (Al-Jawharī, 1887, 5/2071; Ibn Fāris, 1969, 1/133) ].4[قريش: 

  .(Al-Jurjānī, 1983, 37) "عدم توقع مكروه في الزمان الآتي" الأمن اصطلاحًا:ثانيًا: 

، والبعُد الواقعي المتعلّق ن البُعد النفسي المتمثل في سكون القلب واطمئنانهأنّ الأمن يجمع بي  التعريفينمجموع  يستفاد من  و
  التي تكفل استمرار السلامة مستقبلاً.  بانتفاء أسباب الخوف والمكروه، مع توفر الضمانات

بل يشمل أيضًا الشعور بالثقة والسكينة الناتجة عن الحماية مجرّد غياب الخوف،    ومن ثمّ فإنّ مفهوم الأمن لا يقتصر على
  والاستقرار في الحاضر والمستقبل.

 ,Ibn Fāris, 1969)مأخوذٌ من الفِكر، وهو ترددّ القلب في الشيء، وإعمال الخاطر فيه والتفكّر والتأمّل.  :الفكر لغةثالثاً: 
2/783; Ibn Manẓūr, 1993, 5/65)  

وَلَعَلَّهُمۡ  منه قوله تعالى: (و،  (Al-Jurjānī, 1983, 168) ""ترتيب أمور معلومة للتأديّ إلى المجهول  الفِكر اصطلاحًا:رابعًا:  
  ].44[النحل:  يَتفََكَّرُونَ)

الفِ   ممّا سبق   ر هويظ عقليّةكر  أنّ  نظره    عمليّة  الإنسان  فيها  يعُمل  واعية،  والمعاني،قلبيّة  القضايا  من  بغرض    فيما حوله 
التحليل  الوصول إلى معارف جديدة أو إدراك أعمق للحقائق القلب في ، فهو يجمع بين وظيفة العقل في  والترتيب، ودور 



Innovations Journal of Humanities and Social Studies – Vol 4, No 1, 2026  

DOI: hƩps://doi.org/10.61856/492f0w76 
  

5 
 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

، والتمييز بين الصواب والخطأ، وتحقيق الإدراك السليم التأمل والتدبر، مما يجعل الفكر وسيلة أساسية لفهم الحق من الباطل
  شيء.لكلّ 

فكريٌ يهدف إلى سلامة فكر الإنسان وعقله وفهمه من الانحراف    بأنه منهجٌ ويعُرّف الأمن الفكري حديثاً كمصطلحٍ مركّب  
في فهمه لجميع   الوسطية والاعتدال  الخروج عن   ,Al-Hudhaylī, 2010, 777; Al-Zuʿbī, Al-Māḍīالأمور (أو 

2022, 32).  

، بل يتعدىّ ذلك ليكون منهجًا  شمولية الأمن الفكري، إذ لا يقتصر على مجرد حماية الفكر من الانحراف  يظُهروهذا التعريف  
ئم على الوسطية والاعتدال، كما يؤكد أنّ الأمن الفكري ليس حالة  متكاملاً يعني بتقويم طرائق التفكير، وتنمية الفهم السليم القا

وحمايته من التأثيرات الفكرية المنحرفة التي قد    والتطرف،  الغلوة، بل هو عملية مستمرة تهدف إلى وقاية العقل من  جامد
، ومن ثمّ يعدّ هذا التعريف جامعًا بين الجانب الوقائي: الحماية تخرج الإنسان عن الفطرة السويّة أو المنهج الإسلامي الصحيح

    رسيخ الفكر السليم وتعزيزه.البنائي: ت بمن الانحراف، والجان

لاشكّ أنّ الأمن بعمومه مهمٌ في حياة الإنسان، وأنّ هناك تلازم بين أنواع الأمن الديني والسياسي والفكري    لا أهميته:  خامسًا:  
أساسًا لا غنى عنه لتحقيق غيره من أنواع الأمن؛ وذلك لأهميّته   دّ يعوالاقتصادي والاجتماعي وغيرها، إلا أنّ الأمن الفكري 

والأفكار التي يعتمد عليها سلوك الإنسان وتصرّفاته، إذ ما يقوله ويفعله المرء إنّما التي تتضح في كونه يهتمّ بسلامة العقائد  
  هو نتاجٌ لأفكاره المتولدّة عن اعتقاداته. 

خُلقت لأجلها، وبه   التي  العظام  الغايات  الفكريّ يعين الأمّة على تطبيق شريعتها، وتوحيد منهجها، وتحقيق  أنّ الأمن  كما 
،  الحضارات، وتزدهر المجتمعات، وتتحقق الحصانة المجتمعيّة من الانحرافات والإرهاب والأفكار الدخيلة الهدامة تستمرّ  

، والانشغال بكلّ ما هو نافع، والبُعد عن الاضطراب  النفسي، وتنمية الوعي العقلي  خير معينٍ للفرد على تحقيق التوازن  هوو
 (Al-Sudays, 2016, 32; Al-Zuʿbī, Al-Māḍī, 2022, 34) .والتناقض والانحراف

ا،  التي تشمل البُعد التربوي، إذ يسُهم في بناء شخصية متوازنة فكريً   وتبرز أهميّة الأمن الفكري أيضًا من خلال أبعاده المتعددة
بعُده العلمي الذي يشجع ، كما يظهر في  وقادرة على التمييز بين الحق والباطل، ويعزز قيم الانتماء والاعتدال لدى الأجيال

  أو النظريات المضللة.  على التفكير النقدي المنضبط بالضوابط الشرعية، ويحول دون الانخداع بالأفكار المنحرفة

، كما يمتد من خلال ترسيخ الوعي الصحيح والحدّ من انتشار الشبهات والانحرافات الفكريّةالثقافي    ويتجلّى كذلك في بعُده
والوحدة الوطنية ويحدّ من مظاهر التعصب والانقسام داخل المجتمع،    لاجتماعي الذي يعزز روح الانسجامأثره إلى البعُد ا

، ومن ثمّ فإنّ الإخلال والتطوّر  ذات الأمن الفكري الراسخ أكثر قدرة على الإبداع والإنتاج  والبعُد الحضاري الذي يجعل الأمم
  ضارية.والانحراف، ويهدد ثبات القيم واستقرار المجتمعات، وبقاء هويتّها الحبتطبيق الأمن الفكري يؤدي إلى الفرقة 

 المطلب الثالث: العلاقة بين التفسير وتحقيق الأمن الفكري.  

ليم، وسلوك الطريق المستقيم، إذ هو الموصل إلى  يعدّ التفسير الرّكيزة الأولى لفهم العقيدة الصحيحة، واتباع المنهج الس     
كۡرَ لِتبَُيِّنَ  لَ   معرفة مراد الله من إنزال كتابه، وهو المعين على تطبيق كلّ ما جاء فيه، قال تعالى: (وَأنَزَلۡنَآ إِليَۡكَ ٱلذِّ لِلنَّاسِ مَا نزُِّ

  ].44[النحل:  إِليَۡهِمۡ وَلَعَلَّهُمۡ يَتفََكَّرُونَ)

التفسير بيانٌ يقود إلى التفكّر، فهو سببٌ  فوتحقّق الأمن الفكري،    القرآن الكريم  ومن هنا تتجلّى العلاقة الوطيدة بين تفسير      
لحصول الفكر الآمن لدى الأفراد والمجتمعات، فمن صحّ فهمه لآيات القرآن صحّ فكره ثمّ صحّ سلوكه وطريقه، يقول   رئيس

ولقد برزت (Ibn Al-Qayyim, 2019, 1/287) ".التفكر  لِ بَ عدة نافعة: أصل الخير والشر من قِ قا: " -رحمه الله-ابن القيّم
الحاجة إلى تعزيز دور المفسرين في تحقيق الأمن الفكري في زمنٍ كثرت فيه الشبهات والانحرافات الفكرية، وتأويل بعض  

وهنا كان لزامًا على المفسرين  التي لا تمتّ بصلة لهذا الدين العظيم.المغرضين للنصوص القرآنية تأويلاً باطلاً لتحقيق أهدافهم  
القويم، ويبطلوا التفسير   الصحيح والفكرأن يعيدوا الناس إلى التفسير    العظيم،الذين هم الدعاة لهذا الدين، وحماة هذا الكتاب  

  بين التفسير والأمن الفكري في النقاط الآتية:ويمكن أن نلخص العلاقة السقيم، ويردوّا النّاس إلى جادةّ الحق والصّواب. 

التكليف ومحلّ التفكير، والقرآن الكريم يخاطب العقول في مواضع كثيرة،    مناطّ   دهّبعنّ حفظ العقل مقصدٌ شرعيّ،  إأولاً:  
هَآ  ويحثهّا على تتبع البواعث التي تحرّكها، فلا خير فيمن لا يعقل، ولا من يهمل عقله ولا يعُمله، يقول تعالى: (وَلَقَد تَّرَكۡنَا مِنۡ 

لِّقوَۡمٖ يَعۡقِلوُنَ) مِ بَلۡ هُمۡ  ويقول تعالى:]،  35:[العنكبوت ءَايَةَۢ بَيِّنَةٗ  إِنۡ هُمۡ إلاَِّ كَٱلأۡنَۡعَٰ (أمَۡ تحَۡسَبُ أنََّ أكَۡثرََهُمۡ يَسۡمَعوُنَ أوَۡ يَعۡقِلوُنَۚ 
]، فجعل من لا يسمع ولا يعُمل عقله للوصول للحق وبلوغ الإيمان كالأنعام لا عقل لها، ومن هنا  44[الفرقان: أضََلُّ سَبِيلاً)

 . ير بالعقل ويحرّكه في الطريق الصحيح، ومن لا يهتدي بالشرع إمّا أن يضلّ بعقله أو يصبح كالأنعامنعلم أنّ التفسير يس



Innovations Journal of Humanities and Social Studies – Vol 4, No 1, 2026  

DOI: hƩps://doi.org/10.61856/492f0w76 
  

6 
 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

تِ وَٱلأۡرَۡضِ رَبَّنَا    ،يدعو إلى التفكير الآمن، ويمدح المتفكرين  نّ القرآن الكريمإثانيًا:   وَٰ يقول تعالى: (وَيَتفََكَّرُونَ فِي خَلۡقِ ٱلسَّمَٰ
نكََ فقَِنَا عَذاَبَ ٱلنَّارِ)  مَا خَلقَۡتَ  طِلاٗ سُبۡحَٰ ذاَ بَٰ تٖ لِّقوَۡمٖ يَتفََكَّرُونَ)191[آل عمران: هَٰ لِكَ لأَيَٰٓ ]، 13[الجاثية: ]، ويقول تعالى: (إِنَّ فِي ذَٰ

 ,Al-Saʿdī) "أفكارهم ويتدبرون آيات الله، وينتقلون من شيءٍ إلى شيءفي تفسير الآية: "يعُملون    -رحمه الله-قال السعدي  
2000, 936)   

والاعتصام   لاعتصام بحبل الله والتأصيل الفكري على الحق، وبناء وعيٍ فكري صحيح لدى المجتمع،إلى اتفسير يدعو  الثالثاً:  
في قوله تعالى:    -رحمه الله-قال ابن القيّم  بما أنزل الله يمنع الإنسان من الوقوع في الضلالة، ويحميه من الأفكار المهلكة،  

وَلاَ   جَمِيعٗا   ِ َّ๡ٱ بِحَبۡلِ  قوُاْۚ (وَٱعۡتصَِمُواْ  عمران: )تفََرَّ الاعتص  : ]103[آل  على  والأخرويَّة  الدنيويَّة  السعادة  باͿ،  "ومدار  ام 
فالتمسك بالقرآن  .(Ibn Al-Qayyim, 1996. 1/458العصمتين" (والاعتصام بحبله، ولا نجاة إلاَّ لمن استمسك بهاتين  

 معانيه سببٌ لبلوغ الفكر الصحيح. بالعمل و

توقّف عند آيات القرآن    مفسرٍ أوّل    -صلى الله عليه وسلّم- نّ التفسير تدبرٌ وتفكرٌ وتفكيرٌ في معاني الآيات، والنبيّ  إرابعًا:  
قال: «لَقَدْ نَزَلتَْ عَلَيَّ   -صلّى الله عليه وسلّم-رضي الله عنها أنّ النبيّ  -وأمر بالتفكّر فيها، فقد جاء عن أمّ المؤمنين عائشة  

آيَ  تٖ لِمَنْ  وَيْلٌ  ةٌ،  اللَّيْلَةَ  لأَيَٰٓ وَٱلنَّهَارِ  ٱلَّيۡلِ  فِ  وَٱخۡتِلَٰ وَٱلأۡرَۡضِ  تِ  وَٰ ٱلسَّمَٰ خَلۡقِ  فِي  (إِنَّ  فِيهَا:  يَتفَكََّرْ  وَلَمْ  بِ)  قَرَأهََا  ٱلأۡلَۡبَٰ وُْلِي  [آل   لأِّ
صحيحه، ]190عمران: في  أخرجه  كُلَّهَا»،  وحسّنه  (Ibn Ḥibbān, 2012, N:7297)الآيَةَ   ،(Al-Albānī, 

2003,N:619) 
، فالمفسّر  كافّة  بصوره وأنواعه  تفسير يسبب حصانة فكرية وسياجًا يحمي العقول ويحصنها من الوقوع في الباطلالنّ  إخامسًا:  

التفسير   ،يسير بها إلى برّ الأمان  ل،ور والعقافكجنديٌ في ميدان الأ   ويعينها على تحقيق السعادة والاستقرار الفكريّ، لأنّ 
الحكمة،    لتعلّقهأشرف العلوم وأجلّها،   الوثقى، والمحقق للكمال  والقائد للابكتاب الله مصدر الهدى، ومنبع  عتصام بالعروة 

 .(Al-Suyūṭī, 1974, 4/199) .الديني والدنيوي
يعالج التفسير الاعتقادات التي هي منبع السلوك والمؤثر الأوّل فيها، فالأفكار تنبع من ثقافات وقناعات الإنسان، فلو  سادسًا:  

: "الفكر عملُ  -رحمه الله- كان التفسير الصحيح للآيات هو منبع هذه الأفكار ومصدرها الديني لاستقام النّاس، قال ابن القيّم  
، والقلبُ أشرفُ من الجوارح؛ فكان عملهُ أشرفَ من عمل الجوارح، وأيضًا؛ فالتفكُّرُ يوُقِعُ القلب، والعبادة عملُ الجوارح

د." صاحبَه من الإيمان على ما لا يوُقِعُه عليه العملُ   (Ibn Al-Qayyim, 2005, 1/180)المجرَّ
تحديات الفكرية المعاصرة، من حيث كونه يتناول واقع النّاس الفكري في كلّ زمان ومكان، فيواكب بذلك ال  تفسيرالنّ  إسابعًا:  

، وتفسيره ينشر الهداية الكتاب المُعجز الذي نزل هداية للنّاس  هو  القرآن، فوهذا واقعٌ مشاهدٌ   منهجًا قائمًا إلى قيام الساعة،  يظل
  .(Al-Zurqānī, 1943, 2/97)، ويحقق الإعجاز في كلّ العصوروالنور
ويمنعهم من تحريف معاني   ،شبهاتهم الفكرية  أهل الباطليصحح التفسير الفهم الخاطئ لنصوص الشرع، ويردّ على  ثامنًا:  

-الآيات بما يتوافق مع مذاهبهم الفكرية، أو الانجراف خلف الجماعات والأفكار الدخيلة باسم نصرة الدين، قال السيوطي  
المخالف للآية والشرع  وأما: "-رحمه الله الجاهلين، مثل تأويل    التأويل   ,Al-Suyūṭīالروافض" (فمحظور؛ لأنه تأويل 

، (Al-Suyūṭī, 1974, 4/223)كلام الصوفية في القرآن فليس بتفسير"    وأما، وقال في موضعٍ آخر: "(4/212 ,1974
 تفسيرًا للقرآن.  يسمىفالتفكير المنحرف لا  

الفكري بالوحي، قال    يعززتاسعًا:   الوعي  الكريم وربط  القرآن  إليه  يدعو  الذي  للحق  الفكري والانتماء  الولاء  التفسير من 
هۡتدَوُنَ) ٓئكَِ لَهُمُ ٱلأۡمَۡنُ وَهُم مُّ نَهُم بظُِلۡمٍ أوُْلَٰ اعه لا ]، فتحصيل الأمن بجميع أنو82[الأنعام: تعالى: (ٱلَّذِينَ ءَامَنوُاْ وَلَمۡ يَلۡبِسُوٓاْ إِيمَٰ

: "نهضة الأفراد والأمم لا يمكن أن تكون صحيحة عن تجربة ولا سهلة  -رحمه الله-يتحقق إلا بما أنزل الله، قال الزرقاني  
متيسرة ولا رائعة مدهشة إلا عن طريق الاسترشاد بتعاليم القرآن ونظمه الحكيمة التي روعيت فيها جميع عناصر السعادة 

علم خالقه الحكيم، وبدهيٌ أنّ العمل بهذه التعاليم لا يكون إلا بعد فهم القرآن وتدبره، والوقوف  للنوع البشري على ما أحاط به  
المعجز، وهذا لا  البارع  الهائلة التي يحملها أسلوبه  القوة  على ما حوى من نصح ورشد، والإلمام بمبادئه عن طريق تلك 

ألفاظ القر تدل عليه  التفسير...فالتفسير هو مفتاح هذه الكنوز بآن، وهو ما نسميه  يتحقق إلا عن طريق الكشف والبيان لما 
يمكن   لا  التفسير  وبدون  العالم،  وإعزاز  الناس،  وإنقاذ  البشر،  النازل لإصلاح  المجيد  الكتاب  هذا  احتواها  التي  والذخائر 

  .(Al-Zurqānī, 1943, 2/6)الوصول إلى هذه الكنوز والذخائر" 
  استقامة  حتكمون إليها، وتعينهم علىيو  يطمئنّون لها، ويعتمدون عليها،  يحتاجون إلى مرجعيّة فكريّةالبشر بطبعهم  عاشرًا:  

القرآن هو المصدر  إذ  منهجًا للحياة،    هادّ وعيتحقق لهم ذلك إلا بفهم آيات القرآن وتطبيقها،    ن، ول فالبعد عن الانحراالتفكير، و
  .كافّة نّاسلل لأمانوا والمنهج

ال  ممّا سبقو التفسير والأمن الفكري  متينةالعلاقة  الو  وثيقةال  رابطة تتضح  وأنّ التفسير يعدّ ركيزة أساسية في تحقيق   ،بين 
  لدى الفرد والمجتمع. الأمن الفكري وترسيخه 

  المبحث الثاني: دور المفسرين في تحقيق الأمن الفكري: 

الفكريّ في عقول النّاس، وهذه الجهود تحتاج إلى إبرازها والعناية  هم جهودًا جبّارة في تعزيز الأمن  كتبلقد بذل المفسرون في  
  بإخراجها بصورة واضحةٍ جليّة. 



Innovations Journal of Humanities and Social Studies – Vol 4, No 1, 2026  

DOI: hƩps://doi.org/10.61856/492f0w76 
  

7 
 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

  ه هنا على أمور: نبّ أودّ أن أو

عن الأمن الفكري، بسبب عوامل مختلفة، قد تعود إلى الاكتفاء بالمأثور أو  تفاوت كتب التفسير في الحديث أو التفصيلأولاً: 
تعود إلى منهج المفسّر في التفسير التحليلي أو الموضوعي، أو المقاصدي، أو الإشاري،    تفسير الآيات، أوالرأي الجائز في  

أو نوعه من حيث التخصص اللغوي أو الفقهي أو العلمي أو الاجتماعي وغير ذلك، أو ترجع إلى حرص المفسر على استنباط 
س عبر العصور للتوسّع في الحديث عن موضوعٍ دون آخر، مع الأخذ ربطها بالواقع، واختلاف حاجة النّاوالهدايات القرآنية  

في القرآن منذ نزوله،   الحديث عن أصول الأمن الفكريّ واضحة    وأنّ في الاعتبار أنّ الحديث عن التفكير والعقل موجودٌ 
تعبير بالمعتقد، والتفكير  كال  عن المصطلحات الحديثة،  مختلفة  بمصطلحاتكان  ، والتعبير عنها  البيان عند المفسرين المتقدمين

  ذلك. وغير والشهوات السلامة من الشبهاتوالسليم، 
بعض الشيء؛ نظرًا لوجود عوامل وظهور   من الكتب المتقدمّة في هذا الموضوع  تحوي أكثرفهي  كتب التفسير المتأخرة    أمّا

قديمًا،   الواقع  على  الأمنالفِكر ومتعلّقاته؛    تخصّ   مصطلحاتٌ حتى ظهرت  مستجدات غير موجودة  الفكري، والغزو   مثل 
  ي وغيرها، ولذا فإنّ   الفكرية،والثقافة الفكرية، والمذاهب    الفكرية،والفوضى   الفكري،والانحراف    الفكري،الفكري، والوعي  

  . مفسري القرنين الرابع عشر والخامس عشر الهجريين  كتب على نماذج منفي هذا البحث قف أس
منفصل تحت عناوين رئيسيّة، لكنّه جاء ضمنيًا خلال    شكلٍ بنّ الحديث عن الأمن الفكري في كتب التفسير لم يظهر  إثانيًا:  

  ، وترتيب ودراسة. التفسير والبيان لآيات القرآن الكريم، ولذا فهو يحتاج إلى بحثٍ وتنقيب
التفاسير المعتدلة الصحيحة    بذلكفالمقصود    تفاسيرهم،هنا عن دور المفسرين في تحقيق الأمن الفكري في    الحديث  عندثالثاً:  

يجب الحذر منها على العقائد التي    منحرفةالتفاسير  بعض الـالتي سارت وفق ضوابط وأصول التفسير الصحيح، لأنّ هناك  
  والأفكار، وذلك لا يقتصر على الكتب فقط، بل يتعداه إلى المقاطع التفسيرية المنتشرة على الإنترنت والمواقع وغيرها.

تيسر في هذا البحث البسيط، ولذا سأكتفي بعرض نماذج  يستيفاء واستقصاء جميع أقوال المفسرين في هذا الباب لا  نّ اإرابعًا:  
لتحقيق الأمن الفكريّ، وذلك من خلال    ر القرنين الرابع عشر والخامس عشر الهجريينتفاسيمن بعض ما وقفت عليه في  

  النّقاط الآتية: 
  .العقل وسلامته أعمالبيان المفسرين للعقيدة الصحيحة والدعوة إلى المطلب الأوّل: 

  .بيان المفسرين للعقيدة الصحيحةأولا: 

  ما إنّ أوّل ما يعتني به المفسرون في كتبهم هو تثبيت العقائد الصحيحة في نفوس الناس، لأنّ تقرير التوحيد ونبذ الشرك ه     
إنّ تقرير العقائد أساسٌ تقوم عليه الأعمال،   تفاسيرهم. ثمّ من المقاصد الرئيسية للقرآن الكريم، فاهتمامهم بذلك واضح في  

ويقوم عليه الفكر السليم للقارئ، ولهذا أدرك المفسرون أهميّة الحديث عن أنواع التوحيد، وأركان الإسلام، وأركان الإيمان، 
إلى تأصيل الإيمان من خلال تدبر معاني الآيات وربطها بحياة    ومراتب الدين، وبيان منهج السنّة والجماعة، فسعوا  أهل 

وفي المقابل حذرّوا من العقائد الفاسدة، التي ظهرت في تاريخ الفكر الإسلاميّ، كالتثليث، والتجسيم، والقول بخلق .  المسلم
   عليها وبيان ضلالها، لكشف الغشاوة عن عقول المسلمين.القرآن، وإنكار الغيبيات وغير ذلك، وقاموا بتفنيدها والرّدّ 

،  فإنه إذا شفيت الصدور من عقائد السوء"التذكير من قوله:    صاحب مجالسالباب ما ذكره    اومن الدور البارز في هذ      
الإنسان  سلوك  واستقام  النفوس  زكت  اليقين،  على  وارتبطت  الحق،  واعتقدت  الشكوك،  ورقي    ونزعات  وجماعاته،  فرده 

ويقول أيضا: "إن الذي نوجّه إليه الاهتمام الأعظم في تربية أنفسنا وتربية  .)Ibn Bādīs, 1995, 143(   "درجات الكمال
فهذه الأقوال تدل على  .   (Ibn Bādīs, 1995, 150)   الظاهر."غيرنا هو تصحيح العقائد، وتقويم الأخلاق، فالباطن أساس  

، مما يعكس أهمية التأصيل العقيدي  أساس لاستقامة الفكر والسلوك الفردي والجماعي  ،هوأن صحة العقيدة وصفاء القلب من الشكوك
الضارة قادر على مقاومة الانحرافات والأفكار  الفكر وبناء مجتمع متماسك  السعديّ .في حماية  بنشر    -رحمه الله-وينصح  العلماء 

، حتى والتمييز بين الحق والباطل، ونشر العقائد الصحيحة، وتمييزها عن الفاسدة  ،قائد الصحيحة المعينة على بلوغ الهدايةالع
   .(Al-Saʿdī, 2000, 134) تتحقق الهداية وينتفي عن الناس الضلال

عند   زهرة التفاسير  مؤلففعلى سبيل المثال، يوضح    ،هاوتحذير الناس من ،  المفسرون بتوضيح العقائد الفاسدة  اهتمّ كما       
التأكيد على وحدانية الله يهدف إلى تصحيح المعتقدات الخاطئة مثل   أنّ  ]،73 [المائدة: )وَما مِن إِلهٍ إلاِّ إِلهٌ واحِدٌ (: تعالىقوله 

راف ويقوي استقرار العقيدة لدى  التثليث، ويهدف إلى ترسيخ الإيمان بوحدة الإلهية بشكل مطلق، مما يحمي الفكر من الانح
من التقليد الأعمى، واتباع الموروثات    صاحب التفسير الوسيط   ويحذر .(Abū Zahrah, 2004, 5/2308)الأفراد والمجتمع

 ,Zuḥaylī, 2001(  واتباعه ودعوة الآخرين إليه  ويدعو الناس إلى النظر والتفكر والبحث عن الحقالضالة والعقائد الفاسدة،  
2/1012.( 

حمنُ وَلدَاً(ى:  قوله تعال  عند  التفاسيرصاحب أيسر  ويبُيّن        أهلِ الشركِ والجهل، وكيف    ، مقولاتِ ]88  :مريم[  )وَقالُوا اتَّخَذَ الرَّ
الهلاك  تصدىّ لها القرآن الكريمُ بالرّدّ والإبطال، مظهرًا شناعتها وقبحها، ومؤكداً أنَّ ذلك من فساد العقيدة الذي يؤُديّ بصاحبه إلى  



Innovations Journal of Humanities and Social Studies – Vol 4, No 1, 2026  

DOI: hƩps://doi.org/10.61856/492f0w76 
  

8 
 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

)Al-Jazāʾirī, 2003, 3/334.(  وبهذا يتضح أنّ المفسرين حملوا همّ التأصيل العقديّ الصحيح؛ لأنّه يقودُ صاحبه إلى السداد
  العملي والفكري، وينفي عنه خبث العقائد المضلّلة المؤدية إلى هلاك الفرد والمجتمع. 

  . الدعوة إلى اعمال العقل وسلامتهثانيا: 

بالتفكير والفهم الصحيح، وبيّنوا لهم مكانة العقل والتفكير في القرآن الكريم،  حثّ المفسرون النّاس على إعمال عقولهم       
النّاس وقلوبهم، وربطوا بين الإيمان الصحيح والتفكير السليم، وفرّقوا في تفاسيرهم بين العقل المنضبط  ومخاطبته لعقول 

أنّ لا تعارض   الوحي، وقرّروا  للهوى والمتجرّد من  المتبع  أبداً، وأنّ الانفتاح  بالنصوص والعقل  السليم والنّقل  العقل  بين 
أكدوا على أنّ سلامة التفكير ممّا يدعو إليه تفسير القرآن الكريم، وأنّ ذلك لا كما  .  العقليّ ينبغي أن يضبط بضوابط الشرع

فلا سلامة للعقل والتفكير يتحقق إلا وفق انضباط الفِكر بما جاء به الشرع، والنّظر في الأدلّة والبراهين الشرعية والكونيّة،  
  إلا بالوحي الذي يوفّر بيئة فكريّة آمنة. 

وَلكَُم فِي القِصاصِ حَياةٌ يا (عند قوله تعالى:    -رحمه الله-السعدي    أوردهما  في هذا الشأن  ومن أمثلة ما قدمّه المفسرون      
ليتبيّنوا ما فيها من الحكم  ويعملوا عقولهم؛  من عباده أن يتأملوا في أحكامه    يحب  الله  أن  وفيه  ]179  [البقرة:  )أوُلِي الألَبابِ 

قَد  (عند قوله تعالى:    التفسير الواضح  كتاب كما يؤكد  ).Al-Saʿdī, 2000, 84والمصالح الدالة على كمال عدله ورحمته (
لنَا الآياتِ لِقَومٍ يَفقَهونَ  العميق والنظر الدقيق في خلق الله هو ما يميز أصحاب العقول الواعية    التفكيرأن    ]98 [الأنعام:  )فَصَّ

  ).  Al-Ḥijāzī, 1992, 1/645الذين يفهمون أسرار الآيات ويصلون إلى الفهم الصحيح للحقائق (

فيما   ويذهب الطنطاوي إلى أن التفكر في آيات الكون ومظاهر الخلق وسيلة أساسية لترسيخ التفكير السليم واستعمال العقل    
التفسير    صاحبومن جانبه، يوضح  ).Ṭanṭāwī, 1998, 7/137يقود إلى الحق والخير، استجابةً لأمر الله بالنظر والاعتبار (

بلوغ الحق والهدى    الوسيط أن الإسلام منح العقل مكانة رفيعة، وجعل التفكر والتدبر فريضة شرعية، لما لهما من دور في
)Al-Zuḥaylī, 2001, 2/1012 .(  

العقل    يرغ"إن الرسالة الإسلامية لتمستحثاً العقول على العمل، والبعد عن مفسدات التفكير:    -رحمه الله-ويقول الخطيب    
به من دعوات عالية، إلى إيقاظ العقل، وبما تقدمّ إليه من صور، وما تفتح له من مجالات،    يإغراء على التفكير، بما تناد

تفكيرهم... وإنه بحسب المرء أن يصحب معه عقله في هذه  ستخدام عقولهم، واستدعاء  تدعو أكثر الناس بلادة وغباء إلى ا
ينشد الحق، ويهتدى إليه، لأنه شرارة    -إذا خلا من آفات العناد والاستكبار-السياحة، فيهتدى إلى الحقّ... فإن العقل بطبيعته

   .(Al-Khaṭīb, 1970, 11/816)من نور الحق، وقبس من أقباسه"

تضح أن المفسرين قد اتفقوا على أن إعمال الفكر المنضبط هو طريق الهداية إلى الحق، وأنّ ضبط مجالات التفكير  وبذلك ي    
التفسير القرآني إلى خطورة كل ما يفسد عقل الإنسان وتفكيره،  وا  كما نبّه.يمثل أحد أسس تحقيق الأمن الفكري في ضوء 

بالشبهات والانحرافات العقدية، إذ يعُدّ حفظ العقل من المقاصد  سواء كان الفساد حسيًا بالمسكرات والمخدرات أو معنويًا 
  .الإسلاميةالضرورية في الشريعة 

يا أيَُّهَا الَّذينَ آمَنوا إِنَّمَا الخَمرُ وَالمَيسِرُ وَالأنَصابُ وَالأزَلامُ في العذب النمير عند تفسير قوله تعالى: (  وردما  أيضًا    ذلكومن      
، وأمره أن  نور العقلأن الله ميّز الإنسان بالمفسر  يوضح إذ، ]90[المائدة:  )رِجسٌ مِن عَمَلِ الشَّيطانِ فَاجتنَِبوهُ لَعَلَّكُم تفُلِحونَ 

ما يؤدي إلى إفساده أو تعطيله، كالمسكرات والمخدرات وغيرها من المفسدات التي تضُعف ينتفع به فيما خُلق له، وحرّم كل  
وَقاتِلوهُم حَتىّ لا تكَونَ فِتنَةٌ تفسيره لقوله تعالى: (   عندشعراوي  ال  يرشوي ).Al-Shinqīṭī, 2019, 2/181(  البصيرةتطمس  الإدراك و

 ِ َّ๡ِ ُالتي فرُضت عليهم بفعل الطغيان، أو  الناس من براثن الديانات المنحرفةضرورة السعي في إنقاذ إلى  ،]193[البقرة: ) وَيَكونَ الدّين
-Al( يفُسدهاالحفاظ عليها من كل ما ، ودعو إلى إعمال العقولي في العودة إلى دين الله الذي  نتيجة لفساد القول، والدعوة إلى مساعدتهم

Shaʿrāwī, 1997, 2/827 .(  

رِ بَينَ السَّماءِ وَالأرَضِ لآَياتٍ لِقَومٍ يَعقِلونَ (عند تفسير قوله تعالى:    صاحب أيسر التفاسيريقول  و      [البقرة:  )وَالسَّحابِ المُسَخَّ
له؛ لأنه عطل عقله فلم يستعمله ]: "الذي يجد هذه الأدلة ويراها ماثلة في الآيات المذكورة هو العاقل، أما من لا عقل  164
التفكير والفهم والإدراك، واستعمل بدل العقل الهوى فإنه أعمى لا يبصر شيئاَ وأصم لا يسمع شيئاً، وأحمق لا يعقل شيئاً،  في  

من أسباب الضلال والانحراف الفكري؛  ذلك    عدّ ووفي هذا ذمٌ لتعطيل العقل،  ).Al-Jazāʾirī, 2003, 1/141(  والعياذ باͿ تعالى"
وهام، لأنّ في تعطيله إبطالاً لوظيفة التفكير التي ميّز الله بها الإنسان عن سائر المخلوقات، وتعطيله يؤدي إلى اتباع الهوى والانقياد للأ

  مما يفُقد الإنسان بصيرته ويجعله غير قادر على التمييز بين الهدى والضلال.  



Innovations Journal of Humanities and Social Studies – Vol 4, No 1, 2026  

DOI: hƩps://doi.org/10.61856/492f0w76 
  

9 
 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

على هذا المعنى حين يبيّن أن التفكر هو مفتاح العلم والهداية، لكنه يشددّ على ضرورة    –رحمه الله    –ويؤكد ابن عثيمين      
إلى  التي لا سبيل  الغيب  ذلك من مجالات  أو كيفية صفاته، لأن  ذات الله  في  التفكير  من  الشرع، محذرًا  ضبطه بضوابط 

ومن خلال هذه ).Al-ʿUthaymīn, 2015, 115أو التشبيه (  إدراكها، وقد أوقع الخوض فيها كثيرًا من الناس في التعطيل
يتضح أنّ المفسرين قد حرصوا على بناء منهج فكري متوازن يجمع بين إعمال العقل فيما أمر الله به،   وغيرها التوجيهات

  . وصيانته عما يجرّه إلى الانحراف أو الضلال، تحقيقًا لمقصد الشريعة في حفظ العقل وصيانته من الفساد

  .الوسطية الفكرية عند المفسرين وتوعية الأجيال: نيالمطلب الثا

  .الوسطية الفكرية عند المفسرينأولا: 

المفسرون في تفاسيرهم إلى ترسيخ المنهج الوسطي المعتدل في كلّ شيء، وتحقيق التوازن الفكري في شتىّ مجالات    ادع    
الحياة، والارتكاز على القرآن والسنّة لبلوغ الفهم الصحيح، واستخدام الحكمة والحوار والدعوة الحسنة، والاعتدال التامّ في  

  ع شؤون الحياة. جمي

وأبرزوا القيم الإسلاميّة التي تدعو إلى الرحمة والعدل والتسامح، والحوار الفعّال، والجدال بالتي هي أحسن، وجميعها        
كما حذرّوا من الإفراط والتفريط، والتساهل والانحلال أو  مفاهيم تدعو إلى ثقافة الفكر الآمن الذي يسهم في بناء المجتمعات.  

التوازن الفكريّ الذي يضبط الفرد والمجتمع، ويجعل فكرهمالتشددّ وال سويًا مستقيمًا، قال تعالى:   اتنطّع، فلا خير إلا في 
سولُ عَلَيكُم شَهيداً( ةً وَسَطًا لِتكَونوا شُهَداءَ عَلَى النّاسِ وَيَكونَ الرَّ  ].143 [البقرة: )وَكَذلِكَ جَعلَناكُم أمَُّ

على سبيل المثال    ذلك   ، ومنوبيان دلالاتهاالآيات  توضيح معاني  خلال  من    مؤلفاتهموقد جسّد المفسرون ذلك عملياً في      
لأن هذا هو الطريق القويم الذي   سواء الطريق، دون ميلٍ إلى جنباته،حثّ الناس على لزوم    مجالس التذكير من  في  وردما  

منه  و  ).Ibn Bādīs, 1995,  291( .حقوبلوغ الوهو سبيل الوسطية    الكرام،  وأصحابهالنبي صلى الله عليه وسلم    سلكه
  إذ   باطل،  كلاهما  طرفين  بين  توازن  لأنها  الخير،  جوهر  تمثل  التي  الوسطيةالدعوة إلى  من    التفاسير  زهرةجاء في  أيضًا ما  

 Abū(  "روالتقصي  للغلو  مجانبة  الوسط  إذ  باطل،  أو  إثم  كلاهما  طرفين  بين  متوسط  لأنّه  خيرًا،  كان  الوسط  إنّ ":  يقول المفسر
Zahrah, 2004, 1/438  .(  

المفسرون أن الوسطيّة في الإسلام شاملة للعقيدة والأعمال والأخلاق على مستوى الأفراد والجماعات، فهي تحفظ    كما بيّن    
جاء في التفسير الواضح قوله: "فالأمة الإسلامية .التوازن بين مصالح الفرد ومصالح الأمة، وتمنع من طغيان طرفٍ على آخر

فلا تجعل   وللجماعة،وهي وسط في معاملتها للفرد    وذاك،والروح، وتنمي هذا  تحافظ على المادة    العامة،وسط في عقائدها  
  .(Al-Ḥijāzī, 1992, 1/81)الفرد يطغى على الجماعة باستبداده ولا تلغى شخصية الفرد في الجماعة" 

أن انحراف الفكر لا يكون فقط بتأثير الآخرين، وإنما قد وبيّن    الفكرية،الخطيب في تفسيره من مفسدات الوسطية    وحذرّ     
يكون نابعًا من داخل النفس حين يتبع الإنسان هواه دون مراجعة أو تقويم، مبينًا أن المسؤولية في هذا الباب فردية لا يعفي 

على المضللين ما دام قد ترك   منها أي مؤثر خارجي؛ إذ إن الإنسان مسؤول عن فكره واختياره، ولا يقُبل منه أن يلُقي باللوم
  ).Al-Khaṭīb, 1970, 1/187ضوابط تهديه إلى الصواب ( بلالعقله العنان 

  م فقو  العقيدة،  في  التفريط  أو   الإفراط  في  الوقوع  الفكري  الانحراف  صور  إلى أن من أبرزفي تفسيره  الشعراوي    وأشار     
 مؤكداً  الإيمان،  في والاعتدال العدل ميزان ليقيم الإسلام فجاء شركاء، له جعلوا حتى غلوا وآخرون مطلقًا، الله وجود أنكروا

-Al(  خلقه  مشابهة  عن  وتنزيهه  صفاته  فهم  في  التوسط  موقف  يقف  أن  المؤمن  على  الواجب  وأن  له،  شريك  لا  واحد  الله  أن
Shaʿrāwī, 1997, 13/8159.(  ،تعالىعند تفسير قوله    الزحيلي  رأىوفي السياق ذاته:  )الكهف:   )وَاتَّخَذوا آياتي وَما أنُذِروا هُزُوًا]  

نوعًا من الظلم    أن]  56 الذي يخالف روح الإسلام القائمة على العدل والتوازن، موضحًا أن الجدل    الفكريالابتعاد عن الاعتدال يعدّ 
  ). Al-Zuḥaylī, 2001, 2/1438( بالباطل والسخرية من آيات الله من أبرز صور الانحراف عن المنهج المستقيم

الإسلام بأنه دين شامل يجمع بين أمور الدنيا والآخرة، ويوازن بين حاجات الجسد ومتطلبات الروح، فلا   وصفكما        
-Alيدعو إلى الرهبانية ولا إلى المادية المطلقة، بل يرسخ مبدأ الاعتدال الذي يحفظ للإنسان توازنه في الفكر والسلوك (

Zuḥaylī, 2001, 1/178(.ق المفسرين  أن  الوسطية  وهكذا، يتضح  تناولوا مفهوم  للفكر    هاعدّ بد  الأمان  الإسلامي صمام 
لحماية الإنسان من الانحرافات التي تنشأ إمّا من التشدد أو من الانحلال، مؤكدين أن الأمن الفكري لا يتحقق إلا من    ووسيلةً 

هذا  ، والواقعية والروحانية في آنٍ واحد  المنضبط وبينخلال التمسك بالمنهج الوسطي الذي يجمع بين الإيمان الراسخ والعقل  
  . عليه المفسرون في بيان معاني آياته وهداياته كريم وسارالهو النهج الذي دعا إليه القرآن  

  . توعية الأجيالثانيا: 



Innovations Journal of Humanities and Social Studies – Vol 4, No 1, 2026  

DOI: hƩps://doi.org/10.61856/492f0w76 
  

10 
 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

أدىّ علماء التفسير دورًا محوريًا في ترسيخ الوعي الفكري لدى مختلف فئات المجتمع عبر العصور، إذ جاءت تفاسيرهم      
تنوّعٍ في الأسلوب والخطاب بما يتناسب مع تفاوت  موجهةً إلى الصغير والكبير، والعالم والعامي، والمسلم وغير المسلم، مع  

العقول ومستويات الفهم، ليتمكّن الجميع من إدراك معاني القرآن الكريم وتطبيقها عمليًا، ويُعدّ تنوّع التفاسير وكثرتها خير  
بالواقع الذي يعيشه   كريمالقرآن ال  ثمّ إنّهم اعتمدوا على منهجية فكرية قائمة على ربط تفسير  د. شاهدٍ على هذا الدور الرائ
فئات المجتمع، والحرص على معالجة القضايا المعاصرة من خلال تفاسيرهم، لأنّهم كانوا   لأغلبالناس، وتبسيط فهم الآيات 

لمبادئ  فاهتمّوا بغرس القيم الفكرية وا.  على يقينٍ بأنّّ التفسير مدرسة جامعة للدين والدنيا، وأداة تعليمية تثقيفية تقويميّة للأجيال
في   فكرية  تصورات  وبناء  الإسلامية،  بهويتهم  وربطهم  وتحذيرهم،  ونصحهم، وتحصينهم  وإرشادهم  عقولهم،  في  الثابتة 

إذِ الشباب    الفكرية،عقولهم عن الحياة كاملة، ومشاركتهم واقعهم، وتخليصه من المكدرّات والضلالات المؤثرة على اتجاهاتهم  
  إذا لم يجدوا فهمًا صحيحًا للديّن.  فاسدوينجرفون وراء الفكر ال يبة والجديدة،الغرغالبًا ما يتأثرون بالأفكار 

يشهد العالم عبر مواقع التواصل والتطبيقات والبرامج نزول المفسرين المعاصرين للميدان لتوعية فئات المجتمع    واليوم    
النّاس   التفسير يلامس واقع  القصيرة وغيرها، وهذا يجعل  الفيديو  والبودكاست، ومقاطع  والمنصّات،  الرّسائل  فكريًا عبر 

ا المتلوّة والعمل  الآيات  بين  الوصول  وحياتهم، ويربط  الأجيال إلى  لقائم، ويسهّل  تأثيرًا عند  أكثر  المتابعين ويجعله  أفكار 
ما جاء من نصح المسلمين في العذب النمير من قوله: "فعلى   ؛ومن الأمثلة على هذا الدور العظيم في كتب المفسرينالجديدة.

ا الكفر والإلحاد، والتمرّد على الله من اسم بالشعارات الزائفة، والكلمات المضلة التي تحمل في وسطه  كل مسلم ألا يغترّ 
الحضارة، واسم التمدُّن، واسم التقدم، فإن هذه شعارات هي في حقيقتها المقصودة عند أهلها الذين جاءوا بها تحمل الطعن في 

Ϳوتحمل كل شر وطغيان فيها والعياذ با ،Ϳيغتروا بها" سلمين ألاّ المشباب  فعلى    ،الدين، والإلحاد في آيات الله، والكفر با (Al-
Shinqīṭī,2019, 3/240)  

  )وَقالَ نوحٌ رَبِّ لا تذَرَ عَلَى الأرَضِ مِنَ الكافِرينَ ديَّارًا(  عند تفسيره لقوله تعالى:  –رحمه الله    –يوجّه ابن عاشور  و     
الجيل المعاصر فحسب، بل تمتد نصيحةً بالغة الأهمية للمصلحين، إذ يبيّن أن رسالتهم لا تقتصر على إصلاح    ،]26  [نوح:

لتأسيس قواعد الإصلاح للأجيال القادمة، لأن العمل الإصلاحي في نظرهم شامل ومستمر، تتكامل فيه مسؤولية الحاضر مع  
  ).Ibn ʿĀshūr, 1984, 29/214(مستقبل الأمة 

العقول وتطوير الفكر الإنساني عبر  إلى أهمية تنمية    النظر  وفي الاتجاه ذاته، يلفت الخطيب في التفسير القرآني للقرآن     
الأجيال، موضحًا أن العلم والمعرفة تراكم إنساني يتوارثه الناس جيلاً بعد جيل، فتمضي الأجساد وتبقى آثار العقول وثمار  

اتباع الهوى  كما يعبّر الشعراوي عن قلقه من ظاهرة  ).Al-Khaṭīb, 1970, 16/1625(الأفكار التي تسهم في تقدمّ البشرية  
أن التمرد على التوجيه والضوابط   والتقليد الأعمى لدى الشباب، محذرًا من الانفلات من قيم الدين والأسرة، ومشيرًا إلى 

المجتمع   تماسك  يهدد  الذي  والاجتماعي  الفكري  الانحراف  مظاهر  أحد  يمثل   ,Al-Shaʿrāwī, 1997(الأخلاقية 
16/10008(  

المسلمين اليوم أن شباب  على تعلّم العلم الذي ينير العقول فيقول: " أنا أرى أنَّه يجب على  وينصح العثيمين في تفسيره      
يتسلحوا بسلاح العلم المبني على الأثر والنظر، لأن أولئك القوم يشبهون بما يدعون أنَّه عقل، ولا يكفي الآن أن نتعلم الأثر  

  . .(Al-ʿUthaymīn,2003,102)فقط، بل لابد من أثر ونظر"

من الاغترار بزعماء الضلال الذين يزيّنون   ويحذرإلى خطورة التأثر بأصحاب الأفكار المنحرفة،    – رحمه الله    –كما ينبّه      
أن خطرهم لا يقتصر على أصحاب السلطة والنفوذ، بل يشمل أيضًا بعض الدعاة   ويبيّنباطلهم بأساليب الخداع والتلبيس،  

الذين يروّجون أفكارًا هدامة وأخلاقًا منحرفة تحت شعارات براقة، مما يستوجب من الناس اليقظة والبصيرة حتى لا يقعوا  
  .)Al-ʿUthaymīn, 2016, 308في شراك التضليل (

أنّ علماء  و      الفكر من الانحراف، من خلال  مما سبق، يتضح  لعبوا دورًا جوهريًا في توعية الأجيال، وحماية  التفسير 
لهم تأثير فعّال في توجيه الشباب نحو الفهم الصحيح   وكانومن خلال ربط التفسير بالواقع،    ،غرس قيم القرآن الكريم ومبادئه

ملحّة لضمان استمرارية هذا الدور في بناء أجيال   ويظل حضور المفسرين المعاصرين عبر الوسائل الحديثة ضرورةللدين،  
 .واعية ومحصنة فكريًا

     : حرص المفسرين على هويّة الأمّة الفكريّة وتحقيق وحدتها.ثالثالمطلب ال

لهدف  إلى ا اهتمّ المفسرون بتوحيد صفّ الأمّة الإسلامية بجميع الطرق والوسائل الممكنة، وفي جميع الجوانب التي تؤدي       
المنشود، من وحدة الدين، ووحدة الكلمة، ووحدة الصف، ووحدة المنهج، دون أن يفرّقهم اختلاف البلدان أو الثقافات واللّغات.  

  والسنة لقرآن  إلى اتدور حول الاعتصام بكتاب الله، والرجوع    إسلامية،فكرية    بهويةمجتمع  وجاء ذلك بالتأكيد على تميز ال



Innovations Journal of Humanities and Social Studies – Vol 4, No 1, 2026  

DOI: hƩps://doi.org/10.61856/492f0w76 
  

11 
 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

مع تبنّي   للعامة والخاصة،الاتجاه الفكري    لتوحيدموحدة بين المفسرين قديمًا وحديثاً    فكريةفي التشريع، والاتفاق على قواعد  
الأحزاب    الموحدةالخطابات   العالم الإسلامي، ومواجهة  تواجه  التي  الكبرى  القضايا  في  الفكري،   والتفرقفكريًا  المذهبي 

  وغير المسلم،   ورفض التفاسير السياسية أو الطائفية المغرضة، وتعزيز القيم الجامعة للأمة، وحفظ حقوق الإنسان المسلم
  ية والطائفية.الفكرتماسك المجتمع، ويحميه من الصراعات  يعززذلك  وكل

، لأنّ ذلك ممّا لا يتأتىّ بين شخصين حتى ليس تطابق جميع الأفكارالوحدة الفكريّة المقصود بأنّ  وينبغي التنبيه هنا على     
على المبادئ والثوابت، والأصول دون الفروع التي يكون الاختلاف فيها ضمن إطارٍ   اتفاقهميكون بين الأمم، ولكنّ المقصود  

  .دحامن الاحترام والضوابط الشرعيّة، ومواجهتهم للتحديات الفكريّة والقضايا العظيمة كجماعة واحدة تفكّر بعقل رجلٍ و

كقوله    لصفّ، وتحذر من الفرقة والخلاف،وهذا يتضح أكثر بالأمثلة، وخاصةّ عند تفسير الآيات التي تدعو إلى وحدة ا     
الصّابِرينَ (  تعالى: مَعَ   َ َّဃ َّإِن وَاصبِروا  وَتذَهَبَ ريحُكُم  فَتفَشَلوا  تنَازَعوا  وَلا  وَرَسولَهُ   َ َّဃ وقوله ،  ]46[الأنفال:    )وَأطَيعوُا  
بَعض (  تعالى: أوَلِياءُ  بَعضُهُم  وَالمُؤمِناتُ  تعالى]71[التوبة:  )وَالمُؤمِنونَ  واحِدةًَ (:، وقوله  ةً  أمَُّ النّاسُ    ]،213  [البقرة:  )كانَ 

مبينًا أثر الوحدة على النّاس: "تلك الوحدة التي تجمع الناس جميعًا، وتجعل   -رحمه الله-يقول الخطيب  وغيرها من الآيات.
  .(Al-Khaṭīb, 1970, 9/950)وتناءوا ديارًا وأوطانًا"منهم مجتمعًا واحداً، وإن اختلفوا ألسنة، وتباينوا ألوانًا، 

ةٌ يَدعونَ إِلَى الخَيرِ (عند قوله تعالى:  في زهرة التفاسير  و      : "وعلى ذلك  يقول المفسر  ]104  [آل عمران:  )وَلتكَُن مِنكُم أمَُّ
التي تقوم بالإرشاد العام والتوجيه الفكري  يكون في الآية الكريمة طلبان: أحدهما موجه إلى الأمة كلها، وهو إعداد هذه الطائفة  

والنفسي، وتزويدها بكل ما يمكنها من أداء مهمتها، والقيام بالواجب عليها على الوجه الأكمل، وثاني الواجبين هو واجب هذه 
ابن عاشور   كما يحذر(Abū Zahrah, 2004, 3/1344) الطائفة التي تكونت، والوجوب عليها أخص من الوجوب الأول".

من الفرقة والتحزب، مؤكّداً أن التمسك بالدين الواحد يجب أن يجمع الأمة على المبادئ المشتركة، لأن الانقسام يؤدي إلى   –رحمه الله–
ةً  أمَُّ (ولذلك ذيل به قوله:    ،التفريق والتخاذل ويضعف الأمة أمام أعدائها، وهو ما يتعارض مع إرادة الله في توحيد صفوف المؤمنين

  ). Ibn ʿĀshūr, 1984, 18/73( ] 52 [المؤمنون: )واحِدةًَ 

على أهمية وحدة الأمة الإسلامية فكريًا وعقديًا، مبينًا أن الخضوع لإله واحد يربط الناس    –رحمه الله –يؤكد الشعراوي  و     
الأمة  وحدة    يحققبقانون واحد ويحول دون تبعية أحد للآخر، كما يمنع أي شخص من فرض أفكاره على الآخرين، مما  

إلى خطورة الاختلاف بين في موضع آخر    هوينبّ ).Al-Shaʿrāwī, 1997, 6/3722والتعاون بين أفراد المجتمع (  وتآلفها
صفوف المسلمين، موضحًا أن النزاعات الداخلية تضعف الأمة أمام التحديات الخارجية، وتقلل من القدرة على نشر رسالة  

  ). Al-Shaʿrāwī, 1997, 16/10056الإسلام (

وحدتها، وينثر  : "هذا عذاب للأمم، يحلّ  عن الفرقة والاختلاف  فيقول  في هذا التحذير،  –رحمه الله –أبو زهرة    وافقهو    
جمعها، وهو أشد أنواع العذاب، عندما يتفاقم، ويكون الهوى المتبع، والشح المطاع وإعجاب كل امرئٍ وكل جماعة بنفسها 

]، فعندئذٍ تنفكّ العُرى، وتنحلّ الأواصر، ويقوم المنكر، 53  [المؤمنون:  )كُلُّ حِزبٍ بِما لَديَهِم فَرِحونَ (  تعالى:ل  يقو  وطريقتها،
كما يدعو الزحيلي أبناء الأمة إلى تعزيز    ).Abū Zahrah, 2004, 5/2537(  ويذهب المعروف، ولا سماع لصوت الحق"

، مؤكداً أن وحدة مشاعرهم وتعاطفهم المتبادل موجبات الفرقة والنزاعاد عن  ، والابتعوالتآخي والتقارب  التوافق والتعاون
وبعد عرض هذه النماذج، يتضح .)Al-Zuḥaylī, 2001, 1/216مصالحهم المشتركة (لهم  تحفظ كرامتهم وعزتهم، وتحقق  

والاختلاف في العقائد والأفكار والمبادئ، لما أنّ المفسرين حثوّا الناس على الاجتماع حول المشتركات، وحذروا من التفرّق  
  . قد يسببه ذلك من تشتت الأمة وتهديد استقرارها وهلاكها

  المفسرين للمفاهيم الفكرية المغلوطة ومحاربة الغلو.  تصحيح: لرابعالمطلب ا

  . تصحيح المفسرين للمفاهيم الفكرية المغلوطة أولا:

الإسلامية تباينًا في الفكر الإنساني عبر الأجيال والعصور في كثيرٍ من القضايا والأمور التي تواجهها، وهنا    الأمة  شهدت     
، وذلك يكون بعرضها على نصوص الوحي، هامن  فسد ما ورفضالأفكار،  من صحّ على ما   الحفاظدور المفسرين في  يبرز

سياقها، ومقاصد الشريعة فيها، وتحليلها بعمق وموضوعية، واستنباط هداياتها،  وتوضيح المعاني الصحيحة للآيات، وبيان  
  ومنع استخدامها في غير مواضعها الصحيحة. 

الحاجة إلى تصديّ المفسرين لكلّ المفاهيم       على الفرق التي اكتفت بإعمال    والرّدّ   الخاطئة،وفي مقابل ذلك أيضًا تبرز 
من التأويل الباطل، وليّ أعناق النصوص لخدمة المذاهب الفكريّة المنحرفة، وكشف ، والتحذير  المجردة عن النصوص  العقول

 مواجهة   فيوهذا دورٌ عظيمٌ  ،  الستار عن كلّ ذلك وفق قواعد وأصول تفسيرية علميّة صحيحة في الرّدّ على الشبهات وتفنيدها
 التصدي  في  كبرى  مسؤولية  اليوم  بالمفسرين  ينُاط  كما  .وتشتيته  الفكر  تيه  في  الانزلاق  من   العقل  وحماية  الفكري  الغزو



Innovations Journal of Humanities and Social Studies – Vol 4, No 1, 2026  

DOI: hƩps://doi.org/10.61856/492f0w76 
  

12 
 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

 المهمة  هذه  صميم  في  ويأتي  معانيها،  للآيات وتحريف  الانتقائية  التأويلات  انتشار  ظل  في  خاصة  المعاصرة،  الفكرية  للتحديات
 السليم،   التفسير  ومبادئ  الوحي  بضوابط  الالتزام  مع  الفكرية،  المستجدات  استيعاب  على  وقدرته  الصحيح  التفسير  مرونة  إبراز

  . الدين بأسس الإخلال دون الإسلامي  الفكر تجديد يضمن بما

وبالاطلاع على بعض كتب التفسير في القرنين الرابع عشر والخامس عشر الهجريين، تتجلى نماذج واضحة للتصدي       
الدعوة،  ل بدايات  منذ  ظهرت  التي  الباطلة  والتأويلات  المنحرفة  أنواعها،    يبين  إذلأفكار  بمختلف  البدع  خطورة  القاسمي 

محذرًا من اتباع الفرق التي تتجاوز حدود العلم الشرعي في كلامها    خصوصًا تلك المتعلقة بالتطرق إلى ذات الله وصفاته،
ويبيّن أن هذه الفرق نشأت نتيجة التعامل مع ما لا يعلمونه، وأن اتباع منهج   ،عن الله، سواء كانوا من المشبهة أو المعطلة

  يتحدثو.)Al-Qāsimī, 1998, 2/280السلف في الإيمان بما ورد من غير تشبيه كان كافيًا لتجنب الوقوع في هذه البدع (
انقسموا إلى فريقين: مؤيدون ومؤمنون، وآخرون    وأنهم  صلى الله عليه وسلم  المعارضين لدعوة النبيعن  التفسير الوسيط  

هذه الأفكار عبرة  تعُدّ جاحدون متمسكون بشبهات واهية وأعذار واهنة لتبرير انحرافهم عبر تأويلات لا يمكن قبولها، وقد 
 .)Al-Zuḥaylī, 2001, 2/1172التي تهوي بأصحابها إلى الهلاك (  الأفكار الضالةوتذكيرًا بعواقب    ،لمنع الانحراف العقلي

يشير كتاب التفسير الواضح إلى أن الغرور من أبرز العوامل التي تفسد الفكر، إذ يؤدي إلى عجز الإنسان عن التأمل و    
الدنيا، مما يمنعه من فهم الحقائق الكبرى المتعلقة ب الموت وما بعده، ويحول دون  العميق والتفكير السليم فيما وراء الحياة 

اليومية ( عند قوله    ويحذر ابن عاشور.)Al-Ḥijāzī, 1992, 3/418إدراكه لمعاني الآخرة وتأثيرها على سلوكه وحياته 
َ مَعَ  (:  تعالى َّဃ َّوَرَسولَهُ وَلا تنَازَعوا فَتفَشَلوا وَتذَهَبَ ريحُكُم وَاصبِروا إِن َ َّဃ مخالفة    من  ]46الأنفال:) [الصّابِرينَ وَأطَيعُوا

الأمر   من  فيقول: "النهي عن التنازع أعمّ الذي أوقع الكثيرين في الهلاك،    والاضطراب  سببٌ في النزاع  ذلك  أولي الأمر، لأن
بالطاعة لولاة الأمور: لأنهم إذا نهوا عن التنازع بينهم، فالتنازع مع ولي الأمر أولى بالنهي، ولما كان التنازع من شأنه أن 

 ,Ibn ʿĀshūr, 1984)(  آثاره"   ئمرتكز في الفطرة بسط القرآن القول فيه ببيان سي  ينشأ عن اختلاف الآراء، وهو أمرٌ 
10/30.  

لِلَّذينَ    -رحمه الله-يوضح أبو زهرة  و     خطورة فساد الفكر على مصير الإنسان، مستنداً في ذلك إلى قوله تعالى: (فوََيلٌ 
فهو يرى أن هذه الآية تبيّن كيف أن الكفر والجحود، عندما يقترنان بسيطرة الأوهام  ،  ]37كَفَروا مِن مَشهَدِ يَومٍ عَظيمٍ) [مريم:

يؤدي هذا الفساد إلى انحراف السلوك عن    إذهلاك الفرد وتهديد استقراره الروحي،  وفساد الفكر، يكون لهما أثر بالغ في إ
إلى تبني منهجية   في تفسيره يدعو كما.)Abū Zahrah, 2004, 9/4641مساره الصحيح ويزيد من خطر الضلال المبين (

الحوار والمحاجة بالحق، وترك الاحتجاج بالضلال والأوهام، لما له من أثر سلبي على سلامة الفكر والقدرة على التمييز بين  
يشير   إذ،  ]258  [البقرة:  ) ألََم ترََ إِلَى الَّذي حاجَّ إِبراهيمَ في رَبِّهِ (  ويتضح ذلك جليًا عند تفسيره لقوله تعالى:،  الصواب والخطأ

التي   الخاطئة  والتمادي في الأوهام، والتصورات  الفاسد،  الفكر  الشخص حجّة كان في الواقع نتيجة  اعتقده هذا  إلى أن ما 
أضلت عقله، مما جعله يقع في مسائل لا يقبلها عقل سليم، وهو نموذج عملي لتوضيح أثر فساد الفكر على انحراف المفاهيم 

يتضح أنّ المفسرين أثناء بيانهم لمعاني الآيات القرآنية لا يقتصرون على وبهذا  .)Abū Zahrah, 2004, 2/659والاعتقاد (
قد يعتنقها   التي  المغلوطة  المفاهيم  العديد من  بل يعملون أيضًا على تصحيح  الشرعية فحسب،  أو  اللغوية  المعاني  توضيح 

قديمة متوارثة أو حديثة ناشئة عن   المفاهيم  الدور في   ، تأويلات خاطئة وأفكار فاسدةالناس، سواء كانت هذه  ويساهم هذا 
ويحصّن المجتمع   ،ضمان استقامة الفكر، والحفاظ على سلامته عبر الزمن، بما يعزز القدرة على التمييز بين الصواب والخطأ

  .من الانزلاق وراء المفاهيم الخاطئة

  . محاربة الغلوثانيا: 

وتنوع المنصات الرقمية، وتيسير تداول الأفكار والثقافات المختلفة بين الناس، برزت   مع اتساع استخدام وسائل التواصل الاجتماعي    
، والتي قد تتجلى أحيانًا في  بين الناسبعض التجاوزات الفكرية    تيارات فكرية منحرفة أسهمت في إحداث اضطراب فكري وانتشار

وفي مواجهة هذه الانحرافات الفكرية، تبرز أهمية دور المفسرين في    الدينية.صورة الإفراط أو التفريط في الممارسات والتصورات  
ويأتي ذلك من خلال .  تعالى  التصدي لها، وحماية المسلمين من تأثيراتها السلبية، وإعادة ترسيخ العلاقة الصحيحة بين الفرد وكتاب الله

إذ يتميزون بقدرتهم على صيانة الفكر من كل انحراف، وضمان نقائه   الدعوة إلى العودة إلى الرّاسخين في العلم والاقتداء بمنهجهم،
  لمنحرفة. وسلامته، بما يحقق التوازن الفكري ويحفظ حياة الناس وسلوكهم من أي تشويش أو اضطراب ناتج عن الأفكار ا

الفكرية الانحرافات  ، وتصحيح  لفهم القرآن الكريم  منهجيةثمّ إنّ المفسرين قاموا بنشر التفسير الصحيح، ووضع ضوابط        
في الدين، سواء كان ذلك على تجاوز  الجميع أشكال  حذروا من  ئ للآيات، فقد  نتيجة سوء الفهم أو التفسير الخاط  التي قد تنشأ

مؤكدين على ضرورة المحافظة على التوازن بين الالتزام بأحكام ، الغلو والإفراط أو على صورة التقصير والتفريطصورة 
  وفهم مقاصد الشرع، ورفض كل ما قد يؤدي إلى الفوضى الفكرية أو التشويش على وعي المسلمين. الدين 



Innovations Journal of Humanities and Social Studies – Vol 4, No 1, 2026  

DOI: hƩps://doi.org/10.61856/492f0w76 
  

13 
 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

كما عمل المفسرون على بناء اتجاهات فكرية مقاومة لكل أشكال الانحراف، من خلال الدعوة إلى الحوار العقلاني والنقد     
الدقيقة   والمراجعة  المستقل  التفكير  وتشجيع  والتعصّب  البنّاء،  الأعمى  التقليد  نبذ  مع  الشرعية،  والبراهين  والحجج  للأدلّة 

الفكري، ومحاربة الجهل، وكل أشكال العدوانية الفكرية، كما عملوا على كشف الشبهات والرد على كل من يسعى لتشويه 
  الفهم الصحيح للنصوص أو التأثير سلبًا على توجهات الناس الفكرية.

في التفاسير المتأخرة والمعاصرة، حيث تركز جهود المفسرين على مواجهة الانحرافات الفكرية  ويظهر هذا الدور بوضوح     
الناتجة عن الإفراط أو التفريط في الدين، والتي غالبًا ما يسوغها البعض بتفسير خاطئ للآيات القرآنية، بما يبرز الحاجة  

ان سلامة الفكر واستقامة وعي المجتمع الإسلامي تجاه الدين تفسير، لضمالالدائمة إلى التوجيه الصحيح والمنهج الوسطي في  
ومن الأمثلة على ذلك ما ورد في كتاب التفسير الواضح، حيث يدعو المؤلف إلى التمسك بالدين وتفعيل الحوار .وقيمه ومبادئه

ولا  إفراط  لا  ؛ ولكن بحكمة  وهكذا الإسلام والقرآن من أربعة عشر قرنًا يعُالج"في مواضع متعددة، ويشير إلى ذلك بقوله:  
  .)Al-Ḥijāzī, 1992, 1/351( "تفريط؛ لأنه تنزيلٌ من حكيم عليم

الناس في الوسطية، مبينًا أن أصحاب الاعتدال والوسطية لا يسلمون من   -رحمه الله -  العثيمينويشير       إلى حالة بعض 
انتقادات كلا طرفي الغلو، سواء كان المتطرفون المبالغون الذين يتهمونهم بالتساهل والتواطؤ مع أهل الشر، أو المتشددون  

ى وصفهم بالكفر أو الانحراف، مؤكّداً أن مثل هذه الألقاب السلبية الذين يرون فيهم تعسفًا وتطرفًا، وقد تصل الاتهامات إل
كما يوضح  ).Al-ʿUthaymīn, 2003, 172الله أولياءه لا تزال موجودة عبر العصور حتى يومنا هذا (  التي يلقب بها أعداء

راف، إذ يؤدي الغالي إلى  ، عند تفسيره لسورة الشورى، أن الغلو في الدين يشكل أخطر صور الانح-رحمه الله-العثيمين  
الاعتقاد بأن تصرفاته ومعتقداته تمثل الدين الصحيح بشكل مطلق، بينما يكون المقصر مدركًا لنقائصه، مما قد يتيح له فرصة  

-Alالعودة إلى الطريق الصحيح لاحقًا، وهو ما يبرز أهمية الاعتدال والتوازن في الممارسة الدينية والتعامل مع النصوص (
ʿUthaymīn, 2015, 130( .  

الزحيلي       بالمجتمعكثيرًا من    -رحمه الله-ويحذرّ  التي تضرّ  المنحرفة  ويؤكدالأفعال  بريءٌ من  ،  الإسلام  هذه    أنّ  مثل 
الكفار موضحًا أنّ الله وصف  ،  ]56  [الكهف:  )وَاتَّخَذوا آياتي وَما أنُذِروا هُزُوًا(  التصرفات مستنداً في ذلك إلى قوله تعالى:

المجادلين بالباطل بصفات موجبة للخزي والخذلان، تقوم على الظلم الفكري والانحراف في السلوك، ورغم ذلك فإن رحمة  
الله اقتضت ألا يعاجلهم بالعقوبة، ليتُيح لهم فرصة العودة عن العصيان وإعلان التوبة عن سوء الاعتقاد والأفعال، وهو ما 

وفي مواضع أخرى، يشير الزحيلي إلى أن ).Al-Zuḥaylī, 2001, 2/1438في الشريعة (يعكس منهج التوازن والاعتدال  
الشريعة وضعت حدوداً واضحة لحماية المسلم من الانزلاق إلى السلوكيات المحرّمة، مؤكّداً أنّ تجاوز هذه الحدود يؤدي إلى  

يًا قد يجد نفسه يسلك مسلكًا مفتوحًا أمام جميع  سقوط الإنسان في كل أنواع المعاصي، إذ إن الشخص الذي يتعدىّ حدا̒ شرع
، ويضمن له مسارًا مستقيمًا في الوقوع في الإفراط أو التفريطالمنكرات، ومن هنا جاء التشريع ليحصّن الفرد ويصونه من  

الانحراف حق من أبرز صور  وجه  المسلمين بغير  بعض  تعُدّ ظاهرة تكفير  و  )Al-Zuḥaylī, 2001, 1/491حياته اليومية (
 ُ َّဃ َالفكري المعاصر الناتج عن سوء فهم بعض الناس لآيات القرآن الكريم، ومن ذلك قوله تعالى: (وَمَنْ لَمْ يَحْكُمْ بمَِا أنَْزَل 

تكفير المسلمين  وقد نبّه القاسمي إلى خطورة هذا الفهم المنحرف، محذرًا من التسرّع في ].44فَأوُلَئكَِ هُمُ الْكَافِرُونَ) [المائدة:  
، أما  للدين   الصريح  تكذيبوال  الجحود  ما داموا متمسكين بعقيدة التوحيد، موضحًا أن الكفر المقصود في النصوص إنما هو

الموحدون الذين يؤمنون باͿ ورسوله فلا يصحّ إدخالهم في هذا الوعيد، لأن التكفير حكم شرعي خطير لا يطُلق إلا بدليلٍ  
  )Al-Qāsimī, 1998, 3/169قاطعٍ (

، نشأ بسبب الفهم الخاطئ   يبيّن ابن عاشور في تفسيره أن مسألة تكفير من لا يحكم بما أنزل الله قد وقع فيها خلافو     
أن الجور في الحكم يُعدّ كفرًا، وهذا مذهب   بعدهّمإلى الأخذ بظاهر الآية،  –مرتكب الكبيرة  كفّركمن  –بعض الفرق  تفذهب

أما جمهور المسلمين من الصحابة ومن تبعهم من أهل السنّة، فيرون أن الآية مجملة، لأن ترك  ،  باطل كما يقرّر رحمه الله
دلة الكثيرة التي الحكم بما أنزل الله تتنوع صوره وأسبابه، ولا يلزم من كل حالة الحكم بالكفر، بل يبُيَّن تفصيلها في ضوء الأ

  هم كما أوضح ابن عاشور أن سياق الآية يدل على أن المقصود بها بالدرجة الأولى    ،تدل على عدم تكفير المسلم بالذنوب
) بها  أحكام الله وجحدوا  الذين حرّفوا  فيقول  -رحمه الله -  ويحذر.)Ibn ʿĀshūr, 1984, 6/211اليهود  التكفير  فتنة  :  من 

نظر واستدلال وتطلب للحق    لا يكفر به بعض الفرق بعضًا ولا يُفضي إلى تقاتل وفتن، فهو تفريق  أن كل تفريق  والحاصل "
،  تكفير بعضهم بعضًا ومقاتلة بعضهم بعضًا في أمر الدين فهو مما حذر الله منهبقدر الطاقة، وكل تفريق يفضي بأصحابه إلى  

 ( " فليس تفريقًا في الدين، ولكنه من الأحوال التي لا تسلم منها الجماعات الدنيانزاعًا على الملك ووأما ما كان بين المسلمين 
(Ibn ʿĀshūr, 1984, 8/194. والحقّ أنّ كتب التفسير مليئة بما يدعم هذا الجانب، والأمثلة على ذلك كثيرة، ولكنّ المقام

  يقصُر عنها، ويكفي من القلادة ما أحاط بالعنق. 

  الخاتمة: 



Innovations Journal of Humanities and Social Studies – Vol 4, No 1, 2026  

DOI: hƩps://doi.org/10.61856/492f0w76 
  

14 
 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

 البحث إلى النتائج الآتية:توصّل 

للإنسانية  -1 والدنيوية  الدينية  والسعادة  الهداية  في  تتمثل  واحدة،  غاية  تحقيق  في  الفكريّ  الأمن  ومفهوم  التفسير  يتحّد 
  جمعاء. 

  فمن صحّ فهمه للوحي، صحّ فكره، ثم استقام سلوكه.تقوم بين التفسير والأمن الفكري علاقة سببية متينة،  -2
المتوازن وتنمية الوعي الثقافي، بما يسهم في بناء الفكر السليم    ،اسًا في ترسيخ المنهج الفكريّ المعتدليعُدّ التفسير أس -3

  . ودعم النهضة الحضارية
يسهم    نّ إ -4 الهداّمة  التفسير  الأفكار  ودحض  الشبهات  تفنيد  من خلال  المتعددة،  الفكريّ  الانحراف  معالجة صور  في 

  المنحرفة عن منهج الحق. 
التفسير بقدرته على مواكبة التحديات الفكرية المعاصرة والمستقبلية، لكونه بيانًا للقرآن الكريم الذي أنزله الله  يمتاز   -5

  صالحًا لكل زمان ومكان. 
التفسير، نظرًا لارتباط علمهم بالوحي  -6 لا يتحقق الأمن الفكريّ إلا بوجود مرجعية شرعية راسخة تتمثل في علماء 

 عي الفكريّ لا يمكن أن يستقيم إلا في ضوء الهدي القرآني. الإلهي، وعليه فإنّ الو
، ومعالجة حاجات  في بناء الوعي وحماية الفكر، عبر تصحيح المفاهيم وتنقية العقول من الانحراف   بارزٌ   أثرٌ   للمفسرين -7

  المجتمع الفكرية والثقافية والتربوية.
اهتمامًا بالغًا بالقضايا الفكرية في تفاسيرهم، وسعوا  مفسري القرنين الرابع عشر والخامس عشر الهجريين أولوا    نّ إ -8

 . من خلالها إلى ترسيخ الأمن الفكري لدى المجتمع، ومواجهة مظاهر الغزو الثقافي والفكري

  وصي بالآتي: أ يوبناءً على ما سبق فإنّ 

الجوانب الفكرية في المناهج بمختلف تكثيف العناية بتفسير القرآن الكريم في المؤسسات التعليمية، مع التركيز على   - 1
 مراحلها.

  تفعيل دور المفسرين في نشر الوعي الفكري عبر الوسائل الإعلامية ووسائل التواصل الحديثة.  - 2

الدراسات  - 3 الأبحاث ورسائل  الفكري عبر  تعزيز الأمن  في  المفسرين  تبُرز جهود  التي  الدراسات الأكاديمية  تشجيع 
  العليا.

  المعاصر بلغةٍ واضحة تخاطب احتياجات المجتمع الفكرية من خلال المنصات الرقمية. دعم مشاريع التفسير  - 4

 .مواجهة التفسيرات الخاطئة والمضللة المنتشرة في الوسائط الرقمية، وبيان أخطائها بمنهج علمي رصين - 5

  وصلّى الله على نبيّنا محمّد وعلى آله وصحبه وسلمّ. 

References : 

Al-Qur’ān al-Karīm. 

Abū Zahrah, Muḥammad Aḥmad. (2004). Zahrat al-Tafāsīr (n.p.). Cairo: Dār al-Fikr al-‘Arabī. 
Al-Albānī, Muḥammad Nūḥ. (2003). al-Taʿlīqāt al-Ḥisān ʿalā Ṣaḥīḥ Ibn Ḥibbān (1st ed.). 

Jeddah: Dār Bāwazīr. 

Al-Farahidi, al-Khalil ibn Ahmad. (n.t.). al-‘Ayn (1st ed.). Beirut: Dar wa Maktabat al-Hilal. 

Al-Farīḥ, Aḥmad Muḥammad. (2016). Ḥimāyat al-Fikr fī al-Qurʾān al-Karīm: Dirāsah 
Mawḍūʿiyyah (1st ed.). Jeddah: Dār al-Ḥaḍārah li al-Nashr wa al-Tawzīʿ. 

Al-Fuṭaymān, Ḥasan Rashīd. (2024). al-Amn al-fikrī fī tafsīr Ibn ʿUthaymīn. Majallat Kulliyat 
al-Dirāsāt al-Islāmiyya wa-al-ʿArabiyya lil-Banāt, 2(9), Damanhūr. 

al-Ḥijāzī, Muḥammad Maḥmūd. (1992). al-Tafsīr al-Wāḍiḥ (10th ed.). Beirut: Dār al-Jīl al-
Jadīd. 



Innovations Journal of Humanities and Social Studies – Vol 4, No 1, 2026  

DOI: hƩps://doi.org/10.61856/492f0w76 
  

15 
 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

Al-Hudhailī, Mājid Muḥammad. (2011). Mafhūm al-amn al-fikrī: Dirāsa taʾṣīliyya fī ḍawʾ al-
Islām (master's thesis). Imam Muḥammad ibn Sa‘ūd Islamic University, Riyadh). 

Al-Jawharī, Ismāʿīl Ḥammād. (1987). al-Ṣiḥāḥ: Tāj al-Lughah wa Ṣiḥāḥ al-ʿArabiyyah (4th 
ed.). Beirut: Dār al-ʿIlm lil-Malāyīn. 

Al-Jazāʾirī, Jābir Mūsá. (2003). Aysar al-Tafāsīr li-Kalām al-ʿAlī al-Kabīr (5th ed.). Al-
Madīnah al-Munawwarah: Maktabat al-ʿUlūm wa al-Ḥikam. 

Al-Jurjānī, ʿAlī Muḥammad. (1983). al-Taʿrīfāt (1st ed.). Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah. 

Al-Khaṭīb, ʿAbd al-Karīm Yūnus. (1970). al-Tafsīr al-Qurʾānī li-l-Qurʾān (n.p.). Cairo: Dār al-
Fikr al-ʿArabī. 

Al-Qāsimī, Muḥammad Jamāl. (1998). Maḥāsin al-Taʾwīl (1st ed.). Beirut: Dār al-Kutub al-
ʿIlmiyyah. 

Al-Saʿdī, ʿAbd al-Raḥmān Nāṣir. (2000). Taysīr al-Karīm al-Raḥmān fī Tafsīr Kalām al-
Mannān (1st ed.). Beirut: Muʾassasat al-Risālah. 

al-Shaʿrāwī, Muḥammad Mutawallī. (1997). Tafsīr al-Shaʿrāwī (n.p.). Cairo: Maṭbaʿat Akhbār 
al-Yawm. 

Al-Shinqīṭī, Muḥammad Muḥammad. (2019). al-ʿAdhb al-Namīr min Majālis al-Shinqīṭī fī al-
Tafsīr (5th ed.). Riyadh: Dār ʿAṭāʾāt al-ʿIlm. 

Al-Sudays, ʿAbd al-Raḥmān ʿAbd al-ʿAzīz. (2016). al-Amn al-Fikrī wa Athar al-Sharīʿah al-
Islāmiyyah fī Taʿzīzih (1st ed.). Riyadh: Madār al-Waṭan lil-Nashr. 

Al-Suyūṭī, ʿAbd al-Raḥmān ibn Abī Bakr. (1974). al-Itqān fī ʿUlūm al-Qurʾān (n.p.). Cairo: al-
Hayʾah al-Miṣriyyah al-ʿĀmmah lil-Kitāb. 

Al-ʿUthaymīn, Muḥammad Ṣāliḥ. (2003). Tafsīr al-Qurʾān al-Karīm: Sūrat Yāsīn (n.p.). 
Riyadh: Dār al-Thurayyā li-l-Nashr. 

Al-ʿUthaymīn, Muḥammad Ṣāliḥ. (2015). Tafsīr al-Qurʾān al-Karīm: Sūrat al-Rūm (1st ed.). 
al-Qaṣīm: Muʾassasat al-Shaykh Muḥammad ibn Ṣāliḥ al-ʿUthaymīn al-
Khayriyyah. 

Al-ʿUthaymīn, Muḥammad Ṣāliḥ. (2015). Tafsīr al-Qurʾān al-Karīm: Sūrat al-Shūrā (1st ed.). 
al-Qaṣīm: Muʾassasat al-Shaykh Muḥammad ibn Ṣāliḥ al-ʿUthaymīn al-
Khayriyyah. 

Al-ʿUthaymīn, Muḥammad Ṣāliḥ. (2016). Tafsīr al-Qurʾān al-Karīm: Sūrat Ghāfir (1st ed.). al-
Qaṣīm: Muʾassasat al-Shaykh Muḥammad ibn Ṣāliḥ al-ʿUthaymīn al-Khayriyyah. 

Al-Zarkashī, Muḥammad ʿAbd Allāh. (1957). al-Burhān fī ʿUlūm al-Qurʾān (1st ed.). Cairo: 
Dār Iḥyāʾ al-Kutub al-ʿArabiyyah. 



Innovations Journal of Humanities and Social Studies – Vol 4, No 1, 2026  

DOI: hƩps://doi.org/10.61856/492f0w76 
  

16 
 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

Al-Zuʿbī, Mukhlid Ibrāhīm, & al-Māḍī, Amīn Muḥammad. (2022). Dawr al-Amn al-Fikrī fī 
al-Wiqāyah min al-Taṭarruf: Dirāsah Naqdiyyah Taḥlīliyyah (Issue 34). Jordan: al-
Majallah al-ʿArabiyyah lil-Nashr al-ʿIlmī. 

Al-Zuḥaylī, Wahbah Muṣṭafá. (2001). al-Tafsīr al-Wasīṭ (1st ed.). Damascus: Dār al-Fikr. 

Al-Zurqānī, Muḥammad ʿAbd al-ʿAẓīm. (1943). Manāhil al-ʿIrfān fī ʿUlūm al-Qurʾān (3rd 
ed.). Cairo: Maṭbaʿat ʿĪsá al-Bābī al-Ḥalabī wa Shurakāʾuh. 

Ibn al-Qayyim, Muḥammad ibn Abī Bakr. (1996). Madārij al-Sālikīn fī Manāzil al-Sāʾirīn (3rd 
ed.). Beirut: Dār al-Kitāb al-ʿArabī. 

Ibn al-Qayyim, Muhammad ibn Abi Bakr. (2005). Miftah Dar al-Sa‘adah wa-Manshur Wilayat 
al-‘Ilm wa-al-Iradah (1st ed.). Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah . 

Ibn al-Qayyim, Muḥammad ibn Abī Bakr. (2019). al-Fawāʾid (4th ed.). Riyadh: Dār ʿAṭāʾāt 
al-ʿIlm. 

Ibn ʿĀshūr, Muḥammad al-Ṭāhir. (1984). Taḥrīr al-Maʿná al-Sadīd wa Tanwīr al-ʿAql al-Jadīd 
min Tafsīr al-Kitāb al-Majīd (1st ed.). Tunis: al-Dār al-Tūnisiyyah. 

Ibn Bādīs, ʿAbd al-Ḥamīd Muḥammad. (1995). Fī Majālis al-Tadhkīr min Kalām al-Ḥakīm al-
Khabīr (1st ed.). Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah. 

Ibn Fāris, Aḥmad Fāris. (1972). Muʿjam Maqāyīs al-Lughah (2nd ed.). Cairo: Maṭbaʿat 
Muṣṭafá al-Ḥalabī wa Awlāduh. 

Ibn Ḥibbān, Muḥammad ibn Ḥibbān. (2012). al-Musnad al-Ṣaḥīḥ ʿ alā al-Taqāsīm wa al-Anwāʿ 
(1st ed.). Beirut: Dār Ibn Ḥazm. 

Ibn Manẓūr, Muḥammad Mukarram. (1993). Lisān al-ʿArab (3rd ed.). Beirut: Dār Ṣādir. 

Nūr, Aml Muḥammad. (2006). Mafhūm al-amn al-fikrī fī al-Islām wa-taṭbīqātuh al-tarbawiyya 
(master's thesis). Umm al-Qurā University, Mecca. 

Ṣāʾil, ʿAlī Nāṣir. (2024). al-Ittijāhāt al-munḥarifa fī al-tafsīr wa-atharuhā ʿalā al-amn al-fikrī. 
Majallat Jāmiʿat al-Qurʾān al-Karīm wa-al-ʿUlūm al-Islāmiyya, 19(1), Yemen). 

Ṭanṭāwī, Muḥammad Sayyid. (1998). al-Tafsīr al-Wasīṭ li-l-Qurʾān al-Karīm (1st ed.). Cairo: 
Dār Nahḍat. 

  


