
Innovations Journal of Humanities and Social Studies – Vol 4, No 1, 2026  

DOI: https://doi.org/10.61856/t17ev992 

1 
 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

 

 

Scientific Events Gate 

Innovations Journal of Humanities and Social Studies 

IJHSS 

https://eventsgate.org/ijhss 

e-ISSN: 2976-3312  

 

قصة  ) :التفكير التأملي في قصص الأنبياء في القرآن الكريم، ودوره في تأهيل الدُّعاة

 ( إبراهيم عليه السلام أنموذجًا
 د. ولاء بنت حسن مسلم المذكوري 

 المملكة العربية السعودية  ،جامعة الطائف ،قسم القراءات 

walaamob@gmail.com 

مكانة بارزة في كتاب الله تعالى؛ إذ يختزن في طيّاته دروسًا عميقة    -عليهم السلام    -يحتلّ القصص القرآني للأنبياء  الملخص: 

أساليب عدةّ في دعوة -عليهم السلام -تتجاوز كونها مجرّد سردٍ تاريخي إلى كونها منبعًا للتدبّر والتفكّر. وقد استخدم الأنبياء 

أقوامهم إلى توحيد الله وعبادته، كان منها التفكير التأمّلي والأسلوب العقلي، اللذان يُعداّن من الركائز الأساسية لشخصياتهم 

جانبًا جوهريًّا من مراحل دعوتهم للوصول إلى الحقيقة. يهدف هذا البحث إلى: بيان مفهوم التفكير التأمّلي  يُمثلانالدعوية، و

كما وردت في القرآن الكريم، وتوضيح  - عليه السلام -وتأصيله القرآني، مع دراسة تطبيقات هذا الأسلوب في دعوة إبراهيم 

في: ضَعفِ توظيف   الإشكاليةمظاهره وخصائصه، وبيان إمكانية توظيفه في الدعوة إلى الله في واقعنا المعاصر. وجاءت  

منها.    الوعظالقصص القرآني في تنمية مهارات التفكير العميق لدى الدعاة، واقتصار التناول غالبًا على الجانب القصصي أو  

إذ ساعده على فهم طبائع   ؛كان أداةً فعّالة في نجاح دعوته  -عليه السلام    -  وتوصّل البحث إلى: أن التفكير التأمّلي عند إبراهيم

قومه وتحليل سلوكهم واختيار الأساليب الدعوية الملائمة، مثل التأمّل في الكون والظواهر غير المألوفة، واعتماد الحوار  

حكمة الله من الابتلاء. ويوصي البحث: باستكمال هذا الموضوع في دراسة موسّعةَ تتناول قصََص    العقلي، والنظر العميق في

 الأنبياء الأخرى؛ للإسهام في تطوير المنظور القرآني للتفكير الدعّوي والفكري. 

 إبراهيم عليه السلام، الدعوة.  الأنبياء: الكلمات المفتاحيّة: التفّكير التأّملي، قصص 

 

Contemplative Reasoning in the Prophets’ Stories in the Holy 

Qur’an and its Role in the Call to Islam: The story of Abraham, 

peace be upon him, is an example.  
Dr. Walaa Hasan Al-Mathkuri 

Department of Qira’aat, the science of Qur’anic readings, Taif University - Saudi 

Arabia 

walaamob@gmail.com 

 

Received 11|08|2025 - Accepted 16|12|2025 Available online 15|01|2026 

Abstract: The Qur’anic narratives of the prophets occupy a distinguished place in the Book of 

Allah, as they embody profound lessons that transcend mere historical storytelling to serve as 

a source of reflection and contemplation. The prophets (peace be upon them) employed various 

methods in calling their people to the oneness and worship of Allah, among which were 

reflective thinking and rational reasoning—two essential pillars of their prophetic character 

and fundamental components of their journey toward truth. This study aims to clarify the 

concept of reflective thinking and its Qur’anic foundations, while examining the applications 

of this approach in Prophet Ibrahim’s (Abraham’s) call as depicted in the Qur’an. It further 

seeks to highlight its features and manifestations, and to explore the potential of employing 

reflective thinking in contemporary da‘wah (Islamic outreach). The problem addressed in this 

study lies in the limited use of Qur’anic stories to develop deep thinking skills among 

preachers, as most approaches tend to focus merely on the narrative or moral aspects. The 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://eventsgate.org/ijhss
mailto:walaamob@gmail.com
mailto:walaamob@gmail.com


Innovations Journal of Humanities and Social Studies – Vol 4, No 1, 2026  

DOI: https://doi.org/10.61856/t17ev992 

2 
 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

 

research concludes that reflective thinking in the story of Prophet Ibrahim (peace be upon him) 

served as an effective tool for the success of his mission, enabling him to understand the nature 

of his people, analyze their behavior, and select appropriate methods of invitation—such as 

contemplating the universe and extraordinary phenomena, adopting rational dialogue, and 

deeply considering the divine wisdom behind trials. The study recommends expanding this 

topic through a broader examination of other prophetic narratives to contribute to the 

development of the Qur’anic perspective on reflective and intellectual da‘wah. 

Keywords: Reflective Thinking, Stories of the Prophets, Prophet Ibrahim (Abraham), 

Da‘wah (Islamic Call). 

 المقدمة: 

الحمد لله رب العالمين، منزل الكتاب المبين، رافع أهله يوم الدين، والصلاة والسلام على سيد المرسلين، وخاتم النبيين،   

 وعلى آله وصحبه والتابعين. أما بعد:

فقد مثلّ الأنبياء عليهم السلام النموذج الأسمى للدعوة والإصلاح في المجتمعات، مستخدمين في سبيل تحقيق ذلك أساليب 

جانبًا جوهريًّا من عتبرويُ نها: التفكير التأّمّلي والأسلوب العقليّ، والذي يُعدُّ أحد الركائز الأساسية لشخصيتهم الدعّويّة، م ،ةعدّ 

 مراحل دعوتهم؛ للوصول إلى الحقيقة، ومفتاحًا لاستيعاب المنهج النبوي في التعامل مع التحديّات الدعّوية المختلفة.  

ولأن سيرة خليل الرحمن إبراهيم عليه السلام تمثل منعطفًا هامًا في تاريخ الرسالات السماوية، وتجُسّدُ عمليًا هذا النوع من  

ذ كانت حياته عليه السلام سلسلةً متصلة من  إ؛ التفكير، فقد وقع الاختيار عليها لتكون أنموذجًا تطبيقيًا لدراسة التفكير التأمليّ 

لتي ألزمتهم بالاعتراف اوالتأمَّلاتِ الكونية التي قادته إلى التوحيد الخالص، والحواراتِ العقلانية مع قومه وأبيه والملك الجبار  

بعجز معبوداتهم، والابتلاءاتِ العظيمة التي أظهرت عمق تفكره وتسليمه لأمر الله، فكل موقف في قصته يحمل في طيَّاته 

ل  عميق لاستخلاص أبعاده. منهجًا دعويًا فريداً، يحتاج إلى تأمٍّ

ثم إن الداعية في مجتمعه اليوم بحاجة ماسّة إلى استلهام هذا الأسلوب، واستحضار التجّربة الإبراهيمية في اعتماده، وإدراك   

 فاعليتّه في تحقيق أهداف الدعوة.

والمنهج الوصفي في عرض وبيان   ،بموضوع البحث  ةعلقمتالاستقرائي، في جمع الآيات ال  اعتمد هذا البحث على المنهج: 

والمنهج الاستنباطي في استنتاج أسلوب إبراهيم عليه السلام في توظيف التفكير التّأمّلي خلال دعوته، مع    ،المفاهيم البحثية

 بيان خصائص هذا الأسلوب، واستكشاف كيفية استفادة الدعاة منه في تطوير مهاراتهم الدعوية.

   وتتمثلّ أسئلة البحث الفرضية في الآتي:

 ما مفهوم التفكير التأملي عند الأنبياء؟  . 1

د قصة إبراهيم . 2  صورًا واضحة للتفكير التأمليّ يُمكن تحليلها؟ -  عليه السلام- هل تجَُسِّ

 كيف يمكن أن يسهم النموذج الإبراهيمي في تأهيل الدعّاة، وتنمية مهاراتهم، وتطوير أساليبهم الدعّوية؟ . 3

 ما مدى قدرة النموذج الإبراهيمي على إحداث تأثير وجداني وفكري تجاه المدعوين؟  . 4

   ويهدف البحث إلى الآتي:

 بيان مفهوم التفكير التأمّلي، واستجلاء أساسه القرآني.  . 1

التأملي في قصة إبراهيم   . 2 التفكير  وفق ما وردت في الذكر الحكيم، وتحليل    -عليه السلام    -الكشف عن مظاهر 

 أساليبه الدعويّة.

 بيان كيفية استفادة الداّعية المعاصر من النموذج الإبراهيمي في تنمية قدرته على التفكير السليم والنَّظر العميق.  . 3

الداّعية الدعّوية، وتحسين أسلوبه في مخاطبة العقول والقلوب، من خلال الاستفادة من الأساليب   مهاراترفع كفاءة   . 4

 عليه السلام. -التأمّلية في دعوة إبراهيم 

   وتكمن أهمية البحث في:

 عليه السلام. -الوصول إلى فَهم علميّ رصينٍ لمفهوم التفكير التأّمّلي من خلال تتبّع مواطنه في قصة إبراهيم  . 1

 عليه السلام.-تقديم منهجٍ قرآنيٍّ دعويّ في الحوار والإقناع العقلي مستمدٌّ من تجربة إبراهيم  . 2

 إبراز القيمة الدعّوية للتفكير التأملي باعتباره أحد أهم وسائل الإقناع في الدعّوة إلى الله تعالى. . 3

الإسهام في تطوير مهارات الدعّاة الفكرية والتربوية من خلال استلهام المنهج الإبراهيمي في الدعوة إلى الله بالحكمة   . 4

 والحجة والبرهان.

التأملّي عند إبراهي . 5 للتفكير  القرآنية والدعوية برؤية تحليلية  تكشف عن دوره   -  عليه السلام  -م  إثراء الدراسات 

 المؤثر في تحقيق مقاصد الدَّعوة وفاعليّتها.

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Innovations Journal of Humanities and Social Studies – Vol 4, No 1, 2026  

DOI: https://doi.org/10.61856/t17ev992 

3 
 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

 

 التفكير التأملي في قصة إبراهيم عليه السلام ضمن النصّ القرآني، دون غيرها من القصَص. حدود البحث: 

توجد دراسات كثيرة نظرية وتطبيقية عن التفكير التأملي، بعضها يقيس أثر بعض الأمور أو المقررات    الدراسات السابقة: 

 الدراسية في تنمية التفكير التأملي عند الطلاب، وبعضها يختبر مدى استخدام بعض الفئات للتفكير التأملي. 

لي في قصص الأنبياء في القرآن، وَأبَْرَزَ خصائصَهُ، وقد وجدت بعض الدراسات التي قد تكون   ولم أجد مَنْ بَحَثَ التَّفكير التَّأمُّ

 قريبة من موضوع بحثي، وفيما يأتي ذكرها مع بيان الفرق بينها وبين دراستي: 

 (. al-Muṭayrī, 2022) المطيري بحث مُحكَّم منشور للباحثة الدكتورة حنان منير . 1

إليه،  الكريم  القرآن  دعوة  وأساليب  التأملي  التفكير  مفهوم  الأول عن  المبحث  كان  مباحث:  ثلاثة  في  البحث  هذا  جاء 

لمستويات   الداعية  استخدام  الثالث عن  والمبحث  الداعية،  لدى  ومهاراته  التأملي  التفكير  مراحل  الثاني عن  والمبحث 

 التفكير التأملي عند دعوته. 

 الفرق بين بحثي وهذا البحث:

لم يتطرق هذا البحث إلى التفكير التأملي في قصص الأنبياء في القرآن الكريم إلا في حكاية القرآن عن إبراهيم عليه السلام 

، وذكرت الباحثة في بضعة أسطر أن  ]٤٢مريم:  [قوله لأبيه: }يَا أبََتِ لِمَ تعَْبُدُ مَا لَا يَسْمَعُ وَلا يبُْصِرُ وَلا يغُْنيِ عَنْكَ شَيْئاً{،  

 هذا أحد أساليب القرآن الكريم في الدعوة إلى التفكير التأملي، وهو أسلوب بنى التفكير على البرهان والدليل والحجة.

 . مستوفٍ بشكلٍ   -عليه السلام  -فسيتناول أسلوب التفكير التأملي في قصة إبراهيم  ،أمّا بحثي

 (. Abū Jaḥjūḥ, 2011).  أبو جحجوح بحث مُحكَّم منشور للباحث يحيى محمد .2

 الفرق بين بحثي وهذا البحث:

، ذكر فيها ما جاء في  (312ص  )إلى    ( 309ص  )لم يتطرق الباحث إلى التفكير التأملي إلا في بضع صفحات من بحثه من 

القرآن من الآيات الكونية التي تدعو إلى التفكير التأملي، دون أن يتطرق إلى التفكير التأملي في شيءٍ من قصص الأنبياء في  

 القرآن الكريم، وهذا ما أردت القيام به، والتَّأصيل له.

 ʻAyāṣirah, (2017 .)عياصرة ) عطاف منصور بحث منشور للباحث الدكتور .3

 الفرق بين بحثي وهذا البحث:

، عندما تحدث في المطلب  (145ص  )الباحث إلى التفكير التأملي في قصص الأنبياء إلا في فقرة من بضعة أسطر  لم يتطرق  

الثاني عن منهج القرآن الكريم في تنمية التفكير التأملي، وذكر أن من منهج القرآن في ذلك بناء التفكير على الدليل والحجة، 

في قوله تعالى: }وَكَذلِكَ نرُِي إبِْراهِيمَ مَلَكُوتَ السَّماواتِ وَالْأرَْضِ وَلِيَكُونَ    -عليه السلام-واستدلَّ بما ورد في قصة إبراهيم  

هْتُ وَجْهِيَ لِلَّذِي فطََرَ السَّماواتِ وَالْأرَْضَ حَنيِفاً وَما أنََا مِ  الأنعام: ]نَ الْمُشْرِكِينَ{،  مِنَ الْمُوقنِيِنَ{، إلى قوله تعالى: }إنِِّي وَجَّ

 ، ولم يرجع إلى كلام المفسرين في توضيح ذلك.]٧٩-٧٥

 منهج البحث اتبّع الآتي:  

 عزو الآيات إلى مواضعها من السور بجانبها.  . 1

 تخريج الأحاديث من الصحيحين، فإن لم يكن، فمن غيرهما من كتب السنة، مع نقل الحكم عليها. . 2

 عدم الترجمة للأعلام؛ لضيق صفحات البحث. . 3

ا بين قوسين " . 4  ". توثيق ما نقُِل نصًّ

 في توثيق النقول. (APA)اتبّاع طريقة  . 5

 وسار البحث وفق الخطّة التاّلية:  

 المبحث الأول: مفهوم التفكير التأملي، وتأصيله القرآني. 

 المطلب الأول: مفهوم التفكير التأمّلي. 

 المطلب الثاني: التأصيل القرآني للتفكير التأملي.

 ه. وخصائص -عليه السلام - المبحث الثاني: مظاهر التفّكير التأّمّلي في قصة إبراهيم 

 عليه السلام.  -المطلب الأول: مظاهر التفّكير التّأمّلي في قصة إبراهيم

 عليه السلام.  -المطلب الثاني: خصائص التفّكير التأّمّلي في قصة إبراهيم

 المبحث الثالث: دور التَّفكير التأمّلي في تأهيل الدعاة.  

 المطلب الأول: المنهج الإبراهيمي في إعداد الداعية.

 عليه السلام.  -المطلب الثاني: الصّفات الدعّويّة المؤثرة المستمدةّ من شخصية إبراهيم

شد.   فاللهم ثبّت أقدام أقلامي على الحق، ولا تزلَّ بمدادها عن سبيل الرُّ

 

 

 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Innovations Journal of Humanities and Social Studies – Vol 4, No 1, 2026  

DOI: https://doi.org/10.61856/t17ev992 

4 
 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

 

 

 

 

 

 

 المبحث الأول: مفهوم التفكير التأملي، وتأصيله القرآني. 

 المطلب الأول: مفهوم التفكير التأمّلي. 

 أولًا: مفهوم التفكير التأمّلي باعتباره مُرَكّباً. 

 : التفكير التأمليّ مصطلحٌ مركّبٌ من كلمتين

( :  Ibn Fāris, 1979, 4/446)قال    ،، وهو تردد القلب وإعمالُه في الشيء(فَكَر)التفكير في اللغة: مشتقٌ من مادةّ   .1

 "الفاء والكاف والراء أصلٌ يدلُّ على تردد القلب في الشيء، يقال: فكَّر في الأمر تفكيرًا إذا ردّد النَّظر فيه". 

فُ القلب بالنظر في الدليل".   وجاء بمعنى: إطلاق الفِكرِ وإعمالُ  (. al-Jurjānī, 1983, 54)وفي الاصطلاح: "تصََرُّ

 (. Ibrāhīm et.al., D. t., 2/968)للوصول إلى معرفة المجهول.  ؛مالعقلِ في المعلو

، بمعنى التثبّتُ والانتظار، أو التثبّتُ في النَّظر، أو إعادة النظر في الأمر مرًة بعد (أمََلَ )التأمّل في اللغة: مأخوذٌ من  

وهو أخصّ من النَّظر العام؛ لأن (.  Ibn Fāris, 1979, 1/140, Ibrāhīm et.al., D. t., 1/27)أخرى ليستيقنه.  

 al-Rāghib)قال    ،التأمّل يتضمَّن التفكير بتمعنّ في أمرٍ ما بقصد الفهم والاعتبار، فكلُّ تأمّلٍ نظَر، وليس كلُّ نظرٍ تأمّلًا 

al-Aṣfahānī, 1979, 4/446: )  ."التأمّل التثبّت في النَّظر الموجب للاعتبار" 

 ,.al-Kaffawī, D. t)فهو استعمال الفكر وتدقيق النظر في الكائنات بغرض الاتعّاظ والتذّكّر.  ،  وأما في الاصطلاح

1/287, Ibn Ḥamīd et.al., D. t., 3/843 .)  وتأمل القرآن بمعنى: "تحديق ناظر القلب إلى معانيه، وجمع الفِكرِ على

}كِتاَبٌ أنَْزَلْنَاهُ إلِيَْكَ مُبَارَكٌ لِيَدَّبَّرُوا   :تدبرّه وتعقلّه، وهو المقصود بإنزاله، لا مجرّد تلاوته بلا فهم ولا تدبرّ، قال الله تعالى

 (. Ibn al-Qayyim, 1996, 1/449)". ]29 :ص]آيَاتِهِ وَلِيتَذََكَّرَ أوُلُو الألْبَابِ{، 

لفظتي التفكير والتأمّل ذاتَ معانٍ متقاربة، ولكن هذا التقّارب لا يعني أنهما بمعنى واحد دائمًا   نأيظهر من خلال ما تقدّم  

د به  ؛عند إطلاقهما  التأمّل يصحَبُه ديمومة النَّظر واستمراره، بخلاف  ؛ إذ  إذ بينهما فرَقٌ دقيق، فلكلٍّ منهما معنى تتفرَّ

إضافة إلى أن التّأمّل عملٌ بصريٌّ متأنٍّ يعقبُه التفّكّر للوصول إلى طمأنينة القلب، في حين أن التفكّر عملٌ قلبيّ   ،التفكّر

 ,.Ibn Qayyim, D. t)عن طريق النظر في الأدلة الواقعة والمشاهدة، وقد فرّق    ما  عقليّ يهدف إلى اكتساب معرفةٍ 

إذ قال: "وهذه معانٍ متقاربة تجتمع في شيء وتتفرّق في آخر، ويسمّى تفكّرًا؛ لأنه استعمال    ؛بينهما   -رحمه الله   -  (1/181

 حضاره عنده...ويسمّى تأمّلًا؛ لأنه مراجعة للنظّر كرّةً بعد كرّةٍ حتى يتجلّى له وينكشف لقلبه".  إالفكرة في ذلك و

 ثانيًا: مفهوم التفكير التأمّلي باعتباره عَلَمًا. 

 تطرّقت العديد من الأبحاث والدراسات إلى مفهوم التفكير التأمّلي، وتنوّعت مفاهيمه، بحسب الاتجاه الذي يسير فيه الباحث: 

بأنه: "نشاطٌ ذهني هادف يقوم به الفرد عند مواجهته لمشكلة معينة،    (al-Aṭrash, 2016, 8)ففي الاتجاه التربوي، عرّفه  

التأمّل  في:  المتمثلّة  العقلية  المهارات  بعض  خلالها  فيمارس  التعليمية،  المواقف  تعرّف  بهدف  ما،  لموضوع  تخيلّه  أو 

ول مقترحة للوصول  والملاحظة، والكشف عن المغالطات، والوصول إلى استنتاجات، وإعطاء تفسيرات مقنعة، ووضع حل

 إلى حلول للمشكلة". 

الداعية بمعالجة واستحضار الخبرات، والأفكار،  العقلية التي يقوم من خلالها  بأنه: "العملية  وفي المجال الدعّوي، عرُّف 

والمعارف، والمعلومات السابقة، وإعادة تحليل وتشخيص وتفسير ومعالجة المواقف والتجارب الحالية له وللآخرين، بما 

ى تجاوز المشكلات التي تعترضه في طريق الدعوة، وتعينه على توصيل رسالته  يمكّنه من تكوين خبرة جديدة تساعده عل 

 (. Ḥanān, 2022, 59)الدعوية، وإقناع المتلقيّ بها في ضوء توجيهات القرآن الكريم". 

كما عرُّف بأنه: "التفكير الذي يتُعمَّق فيه بالنظر في الأشياء، ويدرس مكوناتها بشكل تخيّلي، يصُاحبه عمليات الملاحظة 

 (. al-Kubaysī, 2017, 19)للوصول إلى نتيجة معينّة تضُاف إلى خبرات الشّخص السّابقة".  ؛والتفسير والاستنتاج

واعِيَةٌ   التأملي: عمليةٌ عقليّةٌ  التفكير  كونِ  بينها على  فيما  متفقة  أنها  نلحظ  وغيرها،  المتقدّمة  التعاريف  استقراء  من خلال 

 ومنظّمة، تسيرُ في خطواتٍ متسلسلة، مبنيّةٌ على فَهم وتحليل الظواهر والمواقف، بغرض الوصول إلى قراراتٍ حكيمة. 

إذ لم يجعله مقتصرًا على الجانب العقليّ وحدهَ، بل    ؛في حين نجد أن القرآن الكريم قدّم تصورًا أعمق وأوسع للتفكير التأمّلي

أعملَ القلب معه، فالقرآن الكريم يُخاطب الإنسان بأن يجمع عقله وقلبه في تدبرّ آيات الله الكونية والشرعية بُغيةَ الوصول إلى  

  :محمد]يقول تعالى: }أفلا يتدبرون القرآن أم على قلوب أقفالها{،    ،معرفةٍ واعية، تقوده لترسيخ الإيمان، وتحقيق الهداية

وحي والإيمانيّ، الأمر الذي يفُتقَر إليه في المفهوم [24 . إذاً فالمفهوم القرآني قائم على التكامل بين الجانب العقلي، والجانب الرُّ

 البشري.

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Innovations Journal of Humanities and Social Studies – Vol 4, No 1, 2026  

DOI: https://doi.org/10.61856/t17ev992 

5 
 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

 

منهجٌ إيمانيّ فطِريّ، وعمليةٌ  من هنا يُمكن صياغة تعريف لمفهوم التفكير التأّمّلي في قصص الأنبياء في القرآن الكريم بأنه:  

اتِهم،  عقليّةٌ روحِيّة، يُمارِسُها الأنبياء عليهم السلام، من خلالِ تدبرّ آيات الله الكونية والشرعية، وفَهمِ طبيعةِ أقوامِهم وسلُوكيّ

المطلق اليقين  إلى  توُصِلهم  نافذة  ذلك بصيرةً  يُكسِبُهم  الماضية،  الأمم  تاريخ  من  العِبرَ  اختيار واستخلاص  من  وتمُكّنُهم   ،

في  الأمّةِ  إلى إصلاح  تهدفُ  مستقبليّ  بُعدٍ  ذات  حكيمة  قراراتٍ  واتّخاذِ  الناس،  دعوة  في  فاعليّةٍ  والأكثرُ  الأمثلِ  الأسلوبِ 

 حاضرها ومستقبلها.

 المطلب الثاني: التأصيل القرآني للتفكير التأملي. 

يُعَدُّ التفكير التأملي من صميم المنهج القرآني؛ إذ وردت مئات الآيات التي تدعو إلى إعمال العقل، وتحَُثُّ على النظّر بعينٍ 

فاحِصة، وقلبٍ واعٍ في آيات الله الكونية، والشّرعية، وحال الأمم السابقة، مستخدمًا في سبيل ذلك أسلوبًا متنوعًا بين الألفاظ 

مني غير الصّريحةِ والم  الآخر، فمن الألفاظ المباشرة:  ها عضبر في مباشالباشرةِ في بعضها، والمعنى الضِّ

لْبابِ، الَّذِينَ يَذْكرُُونَ التَّفكُّر، نحو قوله تعالى: }إنَِّ فيِ خَلْقِ السَّماواتِ وَالْأرَْضِ وَاخْتلِافِ اللَّيْلِ وَالنَّهارِ لَآياتٍ لِأوُلِي الْأَ  .1

َ قيِاماً وَقُعُوداً وَعَلى جُنُوبِهِمْ وَيتَفََكَّرُونَ فيِ خَلْقِ السَّماواتِ وَالْأرَْضِ{،   . وقوله: }فَاقْصُصِ الْقصََصَ  [190  :آل عمران]اللََّّ

 .[176 :الأعراف]لَعلََّهُمْ يتَفََكَّرُونَ{، 

، وقوله: }كِتابٌ أنَْزَلْناهُ إلِيَْكَ مُبارَكٌ لِيَدَّبَّرُوا آياتِهِ وَلِيتَذََكَّرَ [24 :محمد]التَّدبرِّ، نحو قوله تعالى: }أفَلَا يتَدَبََّرُونَ الْقُرْآنَ{،  .2

 .  [ 29 :ص]أوُلُوا الْألَْبابِ{، 

بلِِ كَيْفَ خُلِقَتْ{،    :النَّظر، نحو قوله تعالى .3 ، وقوله: }قلُْ سِيرُوا فيِ الْأرَْضِ فَانْظرُُوا [17  :الغاشية]}أفَلَا ينَْظرُُونَ إلَِى الْإِ

َ عَلى كلُِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ{،  ُ ينُْشِئُ النَّشْأةََ الْآخِرَةَ إنَِّ اللََّّ  . [21 :العنكبوت]كَيْفَ بَدأََ الْخَلْقَ ثمَُّ اللََّّ

بُونَ، [20  :الذاريات]التبّصر، نحو قوله تعالى: }وَفيِ أنَْفُسِكُمْ أفَلَا تبُْصِرُونَ{،   .4 ، وقوله: }هذِهِ النَّارُ الَّتِي كنُْتمُْ بِها تكَُذِّ

 . [ 15، 14 :الطور]أفََسِحْرٌ هذا أمَْ أنَْتمُْ لا تبُْصِرُونَ{، 

الْأبَْصارِ{،   .5 أوُلِي  يا  }فَاعْتبَرُِوا  تعالى:  قوله  نحو  لِأوُلِي [2  :الحشر]الاعتبار،  عِبْرَةٌ  قصََصِهِمْ  فيِ  كانَ  }لقََدْ  وقوله:   ،

   . [111 : يوسف]الْألَْبابِ{، 

، [32  :الأنعام]ونَ أفَلَا تعَْقِلُونَ{  التَّعقُّل، نحو قوله تعالى: }وَمَا الْحَياةُ الدُّنْيا إلِاَّ لَعِبٌ وَلَهْوٌ وَللَدَّارُ الْآخِرَةُ خَيْرٌ لِلَّذِينَ يتََّقُ  .6

 . [10 :الأنبياء]وقوله: }لقََدْ أنَْزَلْنا إلِيَْكُمْ كِتاباً فِيهِ ذِكْرُكُمْ أفَلَا تعَْقِلُونَ{، 

مِنْ فَوْقِكُمْ أوَْ مِنْ تحَْتِ أرَْ  .7 جُلِكُمْ أوَْ يلَْبِسَكُمْ شِيَعاً  التَّفقّه، كما في قوله تعالى: }قلُْ هُوَ الْقادِرُ عَلى أنَْ يبَْعَثَ عَليَْكُمْ عَذاباً 

فُ الْآياتِ لَعلََّهُمْ يفَْقَهُونَ{،   . وقوله أيضًا: }وَهُوَ الَّذِي أنَْشَأكَُمْ  [65  :الأنعام]وَيُذِيقَ بَعْضَكُمْ بَأسَْ بَعْضٍ انْظرُْ كَيْفَ نصَُرِّ

لْنَا الْآياتِ لِقَوْمٍ يفَْقَهُونَ{،    . [98 :الأنعام] مِنْ نفَْسٍ واحِدةٍَ فَمُسْتقَرٌَّ وَمُسْتوَْدعٌَ قَدْ فصََّ

والذي يفُهم من خلال سياق الآيات، جاء في نحو قوله تعالى:  ،ر في الدعوة إلى التفكير التأمّليمباشالغير أمّا أسلوب القرآن 

اها، وَأغَْطَشَ ليَْلَها وَأخَْرَجَ ضُحاها، وَالْأَ  رْضَ بَعْدَ ذلِكَ دَحاها، أخَْرَجَ مِنْها  }أأَنَْتمُْ أشََدُّ خَلْقاً أمَِ السَّماءُ بنَاها، رَفَعَ سَمْكَها فَسَوَّ

أَ  وَالْجِبالَ  وَمَرْعاها،  وَلِأنَْعامِكُمْ{،  ماءَها  لَكُمْ  مَتاعاً  السَّماواتِ [32_27  :النازعات]رْساها،  خَلقََ  نْ  }أمََّ قوله:  نحو  وفي   .

ِ بَ وَالْأرَْضَ وَأنَْزَلَ لَكُمْ مِنَ السَّماءِ ماءً فَأنَْبتَنْا بِهِ حَدائقَِ ذاتَ بَهْجَةٍ ما كانَ لَكُمْ أنَْ تنُْبتِوُا شَجَ  لْ هُمْ قَوْمٌ يَعْدِلُونَ{،  رَها أإَلِهٌ مَعَ اللََّّ

 . [60 :النمل]

من الآيات   دٍ عدفي القرآن الكريم لم يرِد صراحةً، ولكن أشُِيرَ إليه في    (التّأمُّل)وممّا تجَدرُ الإشارة إليه في هذا السّياق أن لفظ  

بصيغة المضارع التّي   (يروا، ينظروا)التّي تأمر بالنظّر في خلق الله في الكون والأنَفسُ، وآثارِ السّابقين، مقترنةً بالأفعال  

 (. Ibn Ḥamīd et.al., D. t., 3/846) تدلّ على الاستمرار وإدامة الرّؤية أو النظّر.

 ومن خلال تصفحنا لكتاب الله، والتوقفّ مع نظير الآيات المتقدّمة، نجد أن التفكير التّأمّلي يتجلىّ لنا في صورٍ متعددة، أبرزها: 

لَآياتٍ لِأوُلِي الْألَْبابِ{، أولًا: التأمّل في آيات الله الكونية، يقول تعالى: }إنَِّ فيِ خَلْقِ السَّماواتِ وَالْأرَْضِ وَاخْتلِافِ اللَّيْلِ وَالنَّهارِ  

توعّد من لم    -صلى الله عليه وسلم  -وما بعدها منطلقًا أصيلًا للتفكير التأمّليّ؛ ولذلك فإن النبي  ، تمُثلّ هذه [190  :آل عمران]

 ,Ibn Ḥibbān, 1993)حه  يتدبرها، بقوله: " لقََدْ نزََلَتْ عَليََّ اللَّيْلَةَ آيَةٌ، وَيْلٌ لِمَنْ قرََأهََا وَلَمْ يتَفََكَّرْ فيِهَا"، أخرجه في صحي

raqm : 620)  وحسّنه ،(al-Albānī, 1995, raqm : 68) َأنّ ءِ  ر، وهذا النوع من التَّفكير التأمّلي طريقٌ إلى إدراك الم 

 لهذا الكون خالقًا عظيمًا، فيزداد حبًا له، وخشيةً منه. 

النظّر في أصل خلقه وتكوينه، إذ يقول: }فلَْينَْظرُِ  النفّس الإنسانية، فنجد القرآن يدعو الإنسان إلى  التأّمّل في تكوينِ  ثانيًا: 

لْبِ وَالتَّرائِبِ{   نْسانُ مِمَّ خُلِقَ، خُلِقَ مِنْ ماءٍ دافقٍِ، يَخْرُجُ مِنْ بيَْنِ الصُّ ، ويقول:}وَفيِ أنَْفُسِكُمْ أفَلَا تبُْصِرُونَ{ [7_5  :الطارق]الْإِ

ُ أخَْرَجَكُمْ مِنْ [21 :الذاريات] ، وكيف أودع فيه حواس الهداية، ومفتاح العلوم "السّمع، والبصر، والفؤاد"، قال تعالى: }وَاللََّّ

هَاتِكُمْ لا تعَْلَمُونَ شَيْئاً وَجَعلََ لَكُمُ السَّمْعَ وَالأبْصَارَ وَالأفْئِدةََ لَعلََّكُمْ تشَْكرُُونَ{ ، كما يلُفت نظره إلى إكرامه [78]النحل:  بطُُونِ أمَُّ

اهَا، فَألَْهَمَهَا فُجُو رَهَا وَتقَْوَاهَا،  عن بقية الكائنات بالعقل، وجَعلِه مميزًّا مُختارًا لطرق الخير والشر، قال تعالى: }وَنفَْسٍ وَمَا سَوَّ

، وإدراكه لماهيته، تزيده تواضعًا لله، ووعيًا ، فمعرفة الإنسان بذاته[10-7الشمس:  ]قَدْ أفَْلحََ مَنْ زَكَّاهَا، وَقَدْ خَابَ مَنْ دسََّاهَا{  

 بمسؤولياته. 

فيِ وهذا النوع وسابقه من التفكير يقود إلى معرفة الله، والإيمان به، والخضوع له، يقول تعالى: }سَنرُِيهِمْ آيَاتنَِا فيِ الآفَاقِ وَ 

 ،}  . [52 :فصلت]أنَْفُسِهِمْ حَتَّى يتَبَيََّنَ لَهُمْ أنََّهُ الْحَقُّ

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Innovations Journal of Humanities and Social Studies – Vol 4, No 1, 2026  

DOI: https://doi.org/10.61856/t17ev992 

6 
 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

 

دبّر معاني آياته، وإدراك  تعلى  ثالثًا: التأّمل في آيات الله الشرعية، فقد حثّ الله عباده في كتابه العزيز في أكثر من موضع  

، فالقراءة دون فَهم وإدراك،  [24  :محمد]مقاصدها العظيمة، قال جلّ ثناؤه: }أفَلَا يتَدَبََّرُونَ الْقرُْآنَ أمَْ عَلى قلُُوبٍ أقَْفالُها{،  

، إلا أنها لا تحُققّ المقصد الأسمى الذي من أجله أنَزل الله كتابه، فعدم التفكّر يَعقبُه ترك العمل ا هوإن كان مما يثُاب عليها فاعل

بهداياته وإرشاداته، الأمرُ الذي يوُرِث قسوة القلوب وغفلتها، والمرء متى أعرض عن تدبر آيات القرآن، فقد أغلق قلبه عن  

 إيصال نور الهدى له. 

رابعًا: التأّمل في أحوال الأمم الماضية ومصيرها، دعا القرآن في أكثر من موضع إلى قراءة أحداث التاريخ الغابرة، والتفكير 

آل  ]بيِنَ{،  بَةُ الْمُكَذِّ في عاقبة الأمم السابقة، فيقول سبحانه: }قَدْ خَلَتْ مِنْ قبَْلِكُمْ سنُنٌَ فَسِيرُوا فيِ الأرْضِ فَانْظُروا كَيْفَ كَانَ عَاقِ 

، الأمرُ الذي من شأنِه فَهم سنن الله في الحياة، والتعّلم من التجارب، وعدم تكرار أخطاء السابقين، وهذا إنما [137  عمران:

 . [110 يوسف: ]يحظى به صاحب الفكر الواعي، يقول تعالى: }لقََدْ كَانَ فيِ قصََصِهِمْ عِبْرَةٌ لأولِي الألْبَابِ{، 

  خامسًا: التأّمُّل في حقيقة اليوم الآخر، وهذا إنما يأتي نتيجة للتفكر في مظاهر الحياة الدنيا من: فناءِ الخَلقِ وتجدّدِهم، إنباتِ 

النبّات بعد الجفاف، إحياءِ الأرضِ بعد موتها، زوال الحضارات وقيام أخرى، موت المظلوم دون إنصافه، وعيش الظالم دون  

ِ كَيْفَ يُحْيِ الْأرَْضَ بَعْدَ مَوْتهَِا إنَِّ ذلَِكَ لَمُحْيِ الْمَوْتىَ{،   عقوبة، يقول تعالى: . ويقول  [ 50 الروم:]}فَانْظرُْ إلِىَ آثاَرِ رَحْمَتِ اللََّّ

  على  لإنسان عقلًا وتأمّلًا ، من هنا يَستدل ا[36، 35 القلم:]سبحانه: }أفَنََجْعلَُ الْمُسْلِمِينَ كَالْمُجْرِمِينَ، مَا لَكُمْ كَيْفَ تحَْكُمُونَ{، 

أن هذه الحياة ليست إلا مقدّمة لحياة أخرى أبديّة تنتظره، حياة حقيقية قائمة على العدل الإلهي المُطلق، يقول تعالى: }وَإنَِّ 

فيُدرِك حينها الغاية من وجوده، ويرسّخ في قلبه الإيمان بالبعث   ، [64  العنكبوت: ]الدَّارَ الْآخِرَةَ لَهِيَ الْحَيَوَانُ لَوْ كَانُوا يَعْلَمُونَ{،

يُمْنىَ، ثمَُّ كَانَ عَلقََةً  والجزاء، مما يدفعه إلى إحسان عمله، يقول تعالى: }أيََحْسَبُ الإنْسَانُ أنَْ يتُرَْكَ سُدًى، ألََمْ يكَُ نطُْفَةً مِنْ مَنيٍِّ  

ى، فَجَعلََ مِنْهُ الزَّ   . [40_36 القيامة:]وْجَيْنِ الذَّكَرَ وَالأنْثىَ، ألَيَْسَ ذلَِكَ بقَِادِرٍ عَلىَ أنَْ يُحْييَِ الْمَوْتىَ{، فَخَلقََ فَسَوَّ

خاطب القرآن العقل البشري بأساليبَ متعددة تحُفزُّه على التَّفكير والتَّأمّل، منها: السؤال، والمقارنة، والحوار الجدلي، وضرب 

 المثل، وسيتناول البحث إيضاح بعض تلك الأساليب في المبحث القادم.

التفكير التأمليّ عبادة عقلية تقود إلى الإيمان القلبي المبني على البرهان، لا على التقّليد الأعمى، فحين يوظّف المرء عقله 

َ قِ  يَامًا توظيفًا سليمًا، فسيوصله بالضرورة إلى الإيمان، وهذا ما يتجّلى معناه في حديثه عن أولي الألباب: }الَّذِينَ يَذْكرُُونَ اللََّّ

 آل عمران: ]نكََ فقَِنَا عَذاَبَ النَّارِ{،  عُوداً وَعَلىَ جُنُوبِهِمْ وَيتَفََكَّرُونَ فيِ خَلْقِ السَّمَاوَاتِ وَالْأرَْضِ رَبَّنَا مَا خَلقَْتَ هَذاَ بَاطِلًا سبُْحَا وَقُ 

عرفوا أن الله لم يخلقها عبثاً، بل . فالتفّكر في آيات الله عبادة، وهي من صفات أولياء الله العارفين، فإذا تفكُّروا بها،  [191

بجلاله.   فلََهَجت ألسنتهم بتنزيه ربهم عن كل مالا يليق  ، ومشتملة على الحقّ،  ، وللحقِّ بالحقِّ  ,al-Saʻdī, 2000)خلقها 

دي إلى عمى البصيرة، ومن ثمَّ إلى ضعف الإيمان أو فقده، حتى ؤيوفي المقابل نجد أن تعطيلَ الفِكر نوعٌ من الغفلة  (.161

،  [10  الملك:]فر والضَّلال، يقول تعالى: }وَقَالُوا لَوْ كنَُّا نسَْمَعُ أوَْ نَعْقِلُ مَا كنَُّا فيِ أصَْحَابِ السَّعِيرِ{،  لكُ إلى ا  بصاحبه  ؤولي

وقد ندّدَ الله تعالى بالذين لا يستفيدون من أبصارهم، وأسماعهم، وأفئدتهم، حيث وصفهم بأن لهم نظَرٌ غافلِ، وسَمعٌ مُعطَّل،  

نْسِ لَهُمْ قلُُوبٌ  هُونَ بِهَا وَلَهُمْ أعَْيُنٌ لَا يفَْقَ وقلَبٌ أعمى عن الفهم والإدراك، يقول تعالى: }وَلقََدْ ذرََأنَْا لِجَهَنَّمَ كَثيِرًا مِنَ الْجِنِّ وَالْإِ

 .[179 الأعراف:]مْ آذَاَنٌ لَا يَسْمَعُونَ بِهَا أوُلئَكَِ كَالْأنَْعَامِ بلَْ هُمْ أضََلُّ أوُلئَكَِ هُمُ الْغَافلُِونَ{، لَا يبُْصِرُونَ بِهَا وَلَهُ 

، خرهما عن الآأحدن التفكير التأمّلي، والإيمان القلبي، فهما حقيقتان متلازمتان لا يُستغنى بةٌ بينخلص إلى أن ثمََّ علاقةٌ وثيق

 وكلٌّ منهما مُكَمّلٌ للآخر، وسائقُه إليه، وباجتماعهما معًا يُحققّانِ المعرفة بالله والخشية منه، والهداية إلى الصراط المستقيم، 

وتهذيب النفس وتزكيتها، فالتفكير الهادف سبيلٌ إلى الإيمان الحقّ، والإيمان باعثٌ على دوام التفكّر والاعتبار، والتفكير الذي 

 للإيمان تفكيرٌ ناقص، والإيمان الذي لا يقوم على التفكّر والتدبرّ إيمانٌ ركيك لا يصَمُد أمام الشّبهات. لا يقود

 وخصائصه.  -عليه السلام-في قصة إبراهيم  المبحث الثاني: مظاهر التفّكير التأّمّلي 

 المطلب الأول: مظاهر التفّكير التأّمّلي في قصة إبراهيم عليه السلام.

 أولًا: النظّر في الظواهر الكونية للوصول إلى الحقيقة. 

يعبدون الكواكب، أراد أن يثبت لهم فساد ذلك عن طريق النظر والاستدلال، قال تعالى:    -عليه السلام-  لما كان قوم إبراهيم

ا أفَلََ قَالَ لَا أحُِبُّ الْآفلِِينَ * فلََمَّ  ا جَنَّ عَليَْهِ اللَّيْلُ رَأىَ كَوْكَبًا قَالَ هَذاَ رَبيِّ فلََمَّ ا أفَلََ قَالَ ا رَأىَ الْقَمَرَ بَازِغًا قَالَ هَذاَ رَبيِّ فلََمَّ }فلََمَّ

ا رَأىَ الشَّمْسَ بَازِغَةً قَالَ هَذاَ رَبيِّ الِّينَ * فلََمَّ ا أفَلََتْ قَالَ يَاقَوْمِ إنِيِّ برَِيءٌ    لئَنِْ لَمْ يَهْدِنيِ رَبيِّ لَأكَوُننََّ مِنَ الْقَوْمِ الضَّ هَذاَ أكَْبرَُ فلََمَّ

هْتُ وَجْهِيَ لِ  ا تشُْرِكُونَ * إنِيِّ وَجَّ ، فاحتج  [79_ 76 :الأنعام]لَّذِي فطََرَ السَّمَاوَاتِ وَالْأرَْضَ حَنيِفًا وَمَا أنََا مِنَ الْمُشْرِكِينَ{، مِمَّ

ليصِل معهم إلى أن شيئاً منها لا يستحقّ أن يكون إلهًا؛ لكون الأفُُولِ مَغيبٌ  ؛    عليهم بأفُُولِ وغياب الكواكب النيرّات الثلاث

وابتعاد عن الناس، وشأن الإله الحقّ أن يكون دائم المراقبة لتدبير شؤون عباده، لا يعتريه التغيير كحال الأجرام السماوية. 

(al-Zamakhsharī, 1987, 2/40, Ibn ʻĀshūr, 1984, 7/973 .) 

إبراهيم سلك  حين  في أوضح صوره،  التأمّليّ  التفكير  المشهد  هذا  السلام   -  جسّد  إبطال ربوبية   -عليه  قومه في سبيل  مع 

التدرّج في النظر إلى الكواكب القم  ،الكواكب، والاستدلال على وحدانية الله، منهج  ومنه إلى الشمس، بعين    ،رومنها إلى 

ا تشُْرِ  كُونَ{،  الباحث عن الحقيقة، لا المقلّد، حتى انتهى به الأمر إلى أن جاهر بالنتيجة التي وصل إليها، }يَاقَوْمِ إنِيِّ برَِيءٌ مِمَّ

 . [78 :الأنعام]

عن الأجرام الفلكية الثلاثة }هَذاَ رَبيِّ{، مجاراةً ومحاجّة   -عليه السلام-ومما تجدر الإشارة إليه في هذا المقام، أن قول إبراهيم  

هُ قَوْمُهُ{،   ، أما قلبه فممتلئ يقينًا وجزمًا بعدم ربوبية غير الله تعالى.  [80 :الأنعام]لعبّادها، بدليل قوله تعالى بعدها: }وَحَاجَّ

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Innovations Journal of Humanities and Social Studies – Vol 4, No 1, 2026  

DOI: https://doi.org/10.61856/t17ev992 

7 
 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

 

"أراد عليه السلام أن يبطل قولهم بربوبية الكواكب، إلا أنه عليه السلام كان قد عَرَف   ( :al-Rāzī, 2000, 13/41)يقول  

من تقليدهم لأسلافهم، وبُعدِ طباعهم عن قبول الدلائل، أنه لو صرّح بالدعوة إلى الله تعالى لم يقبلوه ولم يلتفتوا إليه، فمال إلى 

لامًا يوهم كونه مساعداً لهم على مذهبهم بربوبية الكواكب مع أن  طريق به يستدرجهم إلى استماع الحجة، وذلك بأن ذكر ك

 قلبه صلوات الله عليه كان مطمئنًا بالإيمان". 

 ثانيًا: الحِوارُ العقليّ مع قومه في كشف عجز معبوداتهم من كل وجه.  

سأل إبراهيم عليه السلام قومه عن ماهيّة ما يعبدون، مع علمه بأنهم عبُّاد أصنام؛ ليريهم أنّ ما يعبدونه لا يستحقّ العبادة، قال  

مْ إِذْ تدَعُْونَ * أوَْ ينَْفَعُونَكُمْ  عُونَكُ تعالى: }إِذْ قالَ لِأبَيِهِ وَقَوْمِهِ ما تعَْبُدوُنَ * قالُوا نَعْبُدُ أصَْناماً فنَظََلُّ لَها عاكِفِينَ * قَالَ هلَْ يَسْمَ 

ونَ * قَالُوا بلَْ وَجَدنَْا آبَاءَنَا كَذلَِكَ يفَْعلَُونَ * قَالَ أفَرََأيَْتمُْ مَا كنُْتمُْ تعَْبُدوُنَ * أنَْ  تمُْ وَآبَاؤُكُمُ الْأقَْدَمُونَ * فَإنَِّهُمْ عَدوٌُّ لِي إلِاَّ  أوَْ يضَُرُّ

  امفتوحً  ؤالًا . فهو لم يفتتح المجادلة معهم بتوبيخهم أو الإنكار عليهم، وإنما ألقى عليهم س[70/77 :الشعراء]رَبَّ الْعَالَمِينَ{، 

مُلبَّسًا بثياب   الذاّتي لديهم، فجاء الجواب من قبلهم  التفكير  وإثارة  تعَْبُدوُنَ{، يدعوهم من خلاله إلى مراجعة أفكارهم،  }ما 

  -عليه السلام  -التبّاهي والتفاخر بتعيين نوع معبوداتهم: نعبُدُ أصنامًا، ونداوم على عبادتها في أكثر أوقاتنا، حينها تابع إبراهيم

  ، عن حال هذه الأصنام، هل تسمع دعاءكم  -  بغرض التبّكيت  -الحوار معهم بالحجّة العقلية، فألقى عليهم استفهامًا إنكاريًا  

وهل تنفع أو تضر؟ إذ إنَّ شأن الإله الحقّ أن يلُجَأ إليه في الحاجة، وأن ينفع أو يضرّ، فأقرّ القوم أن تلك الصفات   ؟فتستجيبه

حتى إذا رجعوا إليه تبينّ أنه عاجز لا  ؛أصنامهم جميعًا إلا كبيرها  -عليه السلام   -غير موجودة فيها، ولهذا لما حطّم إبراهيم 

أشار عليهم بتوجيه السؤال للأصنام عن فاعل ذلك بهم إن كانت تنطق،   ثم،  ينفع ولا يضر، وأنهم في عبادته على جهل عظيم

 -، نفوا عنها القدرة على النّطق، واعترفوا بعجزها، عندها أقام إبراهيم[65  :الأنبياء]فقالوا: }لَقَدْ عَلِمْتَ مَا هَؤُلاءِ ينَْطِقُونَ{،  

ة عليهم، وألزمهم -عليه السلام   بها.  الحجَّ

ا لم يجد القوم ما يدفعون به الحجّة، عدلوا إلى دليل التقّليد، } بلَْ وَجَدنَْا آبَاءَنَا كَذلَِكَ يفَْعلَُونَ{، فهم في عبادتهم الأصنام   ،قَالُوا فلمَّ

بل أخذتهم العِزّة بالإثم،   ،بذلكولم يكتفوا    ، تبعٌ لنهج آباءهم الأوّلين؛ وما ذلك إلا لإقفال باب الجدال في صفات معبوداتهم

قُوهُ وَانْصُرُوا آلِهَتكَُمْ إنِْ كنُْتمُْ فَاعِلِينَ{،   ، وهذا ديدن كل طاغية جهول، يلجأ إلى استعمال العنف  [68  :الأنبياء]قائلين: }حَرِّ

 والبطش ضد خصمه إذا عجز عن مواجهته بالحجّة.  

عبادته  نأ لهم ولمعبوداتهم الباطلة، معلنًا أمامهم هنداووأمام هذا التقليد الأعمى، والقوة الغاشِمة، يُعلن إبراهيم عليه السلام ع

-al)وٌّ لِي إلِاَّ رَبَّ الْعالَمِينَ{.  إنما هي لله تعالى وحده، فيقول: }أفَرََأيَْتمُْ ما كنُْتمُْ تعَْبُدوُنَ* أنَْتمُْ وَآباؤُكُمُ الْأقَْدَمُونَ* فَإنَِّهُمْ عَدُ 

Zamakhsharī, 1987, 3/317, Ibn Kathīr, 1999, 5/350, alssʻdy, 2000, 592, Ibn ʻĀshūr, 1984, 

صور التفّكير التأمّليّ: إلزام الخصمِ بالحجّة، من خلال تسلسل عددٍ من الأسئلة    إحدىأمام هذا الحوار العقلي تبرز   (. 19/139

 التحليلية، تقوده لكشف الحقيقة بنفسه. 

 ثالثاً: الجَدل المنطقيّ مع الملك النّمرود؛ لإثبات بطلان ادّعائه الألوهية. 

إبراهيم السلام  -واجه  والبراهين   -عليه  الأدلة  قام على  جَدلٍ منطقيّ،  بأسلوب  الألوهية،  ادعّائه  في  النمرود  الملك  طغيان 

 العقلية، فبدأ معه من النقطة التي يدعِّي النَّمرود امتلاكها، وهي القدرة على الإحياء والإماتة، فقال إبراهيم مناظرًا له: }رَبِّيَ 

 ، فإيداع الحياة في الكائنات، وسلبها منها قدرة إلهية خالصة، لا ينازعه فيها أحد. [258]البقرة: الَّذِي يُحْييِ وَيُمِيتُ{ 

  آمرُ   ،[258]البقرة:  حينها لجأ النّمرود إلى الحيلة في تزييف معنى القدرة على الإحياء والإماتة، قائلًا: }أنََا أحُْييِ وَأمُِيتُ{، 

من خصمه تمويهًا وتلاعبًا بالدليل، وكان    -عليه السلام  -كَ إبراهيم أدرف ،  بقتلِ من أردت، وأعفو عن آخر فأتركه حيًّا. حي

ترك  باستطاعته أن ينهي المناظرة، ويبطل قوله، بأن ما ادعّاه ليس من الإحياء والإماتة المقصودين بالاحتجاج، ولكنه آثر  

يَأتْيِ بِالشَّمْسِ مِنَ الْمَشْرِقِ    ،مفتوحا   باب الجدال والمحاورة  َ فأتاه بحجّةٍ دامغةٍ لا يملك القدرة أمامها على التمّويه، }فَإنَِّ اللََّّ

الْمَغْرِبِ{،   مِنَ  بِهَا  إلهًا كما ادعّيت، تحيي [258]البقرة:  فَأتِْ  ، فهذه الشمس أمامك تطلع كل يوم من المشرق، فإن كنت 

وتميت، فأت بها من المغرب، عندئذٍ عجز النّمرود عن معارضة هذا الدليل؛ إذ علم من نفسه ألا قُدرة له على تحريك الأفلاك، 

، غلُِب، وانقطع جداله، فلم يستطع أن يتكلّم، وكان ذلك بمثابة الاعتراف الضّمني بالعجز [258]البقرة: }فبَُهِتَ الَّذِي كَفرََ{، 

 -عن مواجهة حجّة إبراهيم

 

وهنا يتجّلى التفّكير  (.Ibn Kathīr, 1999, 1/686, al-Saʻdī, 2000, 955, Ṭanṭāwī, 1998, 1/594)  -عليه السلام 

 التأمّلي من خلال الجَدلَ المنطقيّ الهادف، المستند على الأدلة العقلية، الذي من شأنه إلزام الخَصم بالاعتراف ببطلان ادّعائه.

 رابعًا: التأمّل في كيفية البعث والإحياء.  

ن مرتبة علمِ م  وربقدرة الله على الإحياء والإماتة، وصحّة البعث والنش  أن يترقى بإيمانه  -عليه السّلام  -حين أَحبَّ إبراهيم

، فهو عليه السلام لم  [260]البقرة:  اليقين، إلى عين اليقين، خاطب ربه معترفًا بربوبيتّه: }رَبِّ أرَِنيِ كَيْفَ تحُْيِ الْمَوْتى{،  

يكن في حاجة إلى أدلة للوصول إلى اليقين، إذ هو مؤمنٌ بقدرة الله المطلقة، ولهذا فإن طَلبَه وسؤاله ذاك عن الكيفية، وليس  

، فجاء جوابه: }بلَى{،  [260]البقرة:  عن الإمكانية، وقد أكّد القرآن هذا حين سأله الله عن سبب طلبه: }قالَ أوََلَمْ تؤُْمِنْ{،  

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Innovations Journal of Humanities and Social Studies – Vol 4, No 1, 2026  

DOI: https://doi.org/10.61856/t17ev992 

8 
 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

 

. أي: ولكن  [260]البقرة:  ، دالّا على رسوخ إيمانه، ثم أعقبه بتوضيح الغاية من طلبه: }وَلكِنْ لِيطَْمَئنَِّ قلَْبِي{،  [260]البقرة:  

ليزول عن قلبي الفكر في كيفية الإحياء، فمتى شاهدتُ الكيفية، سكن قلبي عن الجولان في كيفياتها المتخيّلة، وتعينّت عندي  

 (. al-Qurṭubī, 1964, 3/299, Ibn al-munīr, 1966, 1/392)الصُّورة الحقّة. 

كذلك مداخل هذا الوهم بقوله: " نَحْنُ أحََقُّ بِالشَّكِّ مِنْ إبِْرَاهِيم"، أخرجه في صحيحه   -صلى الله عليه وسلم  -وقد قطع النبي

(al-Bukhārī, 2001, raqm : 3372, wa-Muslim, raqm : 151 ,)   ومعنى ذلك: "أن الشَّك في إحياء الموتى لو كان

وهو أسلوب قصد به صلى الله عليه وسلم،   -عليه السّلام  -لكان صلى الله عليه وسلم أحقُّ به من إبراهيم   ،الأنبياءمتطرقًا إلى 

  كاستحالة وقوعه منه صلى الله عليه وسلم، وهو من باب التواضع والأدب   -عليه السلام  -استحالة وقوعه في حقّ إبراهيم

(al-Suyūṭī, 1996, 1/137 .) 

 جَبلٍَ مِنْهُنَّ جُزْءًا ثمَُّ  وقد أجابه الله بإجراء تجربة واقعيّة على الطير، }فَخُذْ أرَْبَعَةً مِنَ الطَّيْرِ فصَُرْهنَُّ إلِيَْكَ ثمَُّ اجْعلَْ عَلىَ كلُِّ 

َ عَزِيزٌ حَكِيمٌ{ ليشهد بعينه ما كان يؤمن به قلبه، فيتحقق عنده العلم الكامل، الذي جمعَ بين    ؛ادعُْهُنَّ يَأتْيِنكََ سَعْيًا وَاعْلَمْ أنََّ اللََّّ

 الإيمان القلبي، والعقل المتفكّر المتأمّل الذي يسعى إلى فهم أعمق للسنن الكونية. 

هذا الموقف أبرز التفكير التأمّلي من جانب مختلف، إذ ليس بالمعنى الدرّاج الذي هدفه الوصول إلى الحقيقة من خلال مشاهدة  

 الأدلة، ولكنه تفكيرٌ تأمّلي قائم على التجربة والمشاهدة، هدفه زيادة طمأنينة القلب ويقينه، وترسيخ الإيمان وتقويته. 

 خامسًا: التأمّل في الغاية والمعنى من الابتلاء.  

في المنام، صراعًا نفسيًا رهيبًا بين أمرين: امتثال أمر   -عليه السلام  -ذبح ابنه إسماعيل  رأىحينَ    -عليه السلام  -واجه إبراهيم

تأمليًّا   حُبُّ الأبوّة الفطري لابنه، لا سيّما وقد جاء بعد سنوات عجاف، هذا الصّراع يتطلّب تفكيرًا  الله بذبح ابنه، وعاطفة 

إِنيِّ أرََى فيِ الْمَنَامِ أنَيِّ أذَْبَحُكَ فَانْظرُْ مَاذاَ    للوصول إلى قرار حكيم، ولهذا فقبل أن يقُدم على ذبحه أخبره بشأن الرؤيا: }يَابنُيََّ 

تفكيرٍ تأمليّ تربويّ، هدفه    نمعدمه، وإنما نابعٌ    من، وسؤاله لم يكن مشاورةً لابنه في تنفيذ الأمر  [102]الصافات:  ترََى{  

ية، وإشراك ابنه في فَهم الحكمة من الأمر الإلهي، تهيئة الابن نفسيًا وروحيًا، والتفكير معًا في كيفية تنفيذ الأمر برحمة وعقلان

 لا.  و أليصل من خلال ذلك إلى معرفة موقف ابنه، هل هو من الصابرين المستسلمين لأمر الله، فيَُسرُّ لأجل ذلك، 

الإلهي   الأمر  وأن  التسليم،  وكمال  الإيمان،  يكشف عن صدق  ابتلاء عظيم،  أمام  أباه  مع  أنه  السلام  إسماعيل عليه  أدرك 

دنُيِ بالتضّحية ليس غايته مجرّد الذبح، وهذا الذي جعله يستقبل الأمر بنفس راضية مطمئنة، قائلًا: }يَاأبََتِ افْعلَْ مَا تؤُْمَرُ سَتجَِ 

 ُ ابرِِينَ{، إنِْ شَاءَ اللََّّ  . [102]الصافات:  مِنَ الصَّ

حكمة ورحمة، فالله   -عد أن وهبه الله إيّاه على كِبرب - الأمر بذبح ابنه وراء  نكما أدرك إبراهيم بعقله المتأمّل، وقلبه المؤمن أ

أرحم من أن يجعل نبيًّا يزهق روح ولده، ففطن أن هذا اختبار عظيم لقوة إيمانه، وصدق طاعته، وأن محبة الله في قلبه يجب  

أن تعلو محبة أي شيء آخر، وإن كان أقرب الناس إليه، من أجل ذلك سارع عليه السلام في تنفيذ الأمر بيقين كامل، رغم  

 قل والعاطفة البشرية.كونه مخالفًا للع

ا أسَْلَمَا وَتلََّهُ لِلْجَبيِنِ{،    هما لبقوبعد أن بلغ التسليم من   ، فأسلم إبراهيم قلبه لأمر ربه، وأسلم [103]الصافات:  أعلى مراتبه: }فلََمَّ

ؤْيَا  إسماعيل روحه لله، وهانت عليه في طاعة ربه، ورضا والده، جاء الفرج من الله: }وَنَاديَْنَاهُ أنَْ يَاإبِْرَاهِيمُ* قَدْ صَدَّقْتَ  الرُّ

، فعوّض الله إبراهيم [107_104الصافات:  [  وَفَديَْنَاهُ بِذِبْحٍ عَظِيمٍ{،  إنَِّا كَذلَِكَ نَجْزِي الْمُحْسِنيِنَ * إنَِّ هَذاَ لَهُوَ الْبلََاءُ الْمُبيِنُ*

 (. al-Ṭabarī, 2000, 21/75, al-Saʻdī, 2000, 706)عن ابنه بذبح من الغنم عظيم. 

أفادت قصة التضحية العظيمة أن من مظاهر التفكير التأملي: تجاوز ظاهر الابتلاءات، وإدراك ما وراءها من حِكمٍ ورحمات 

 إلهية، من شأنها أن تكون وسيلة لزيادة الإيمان، ورفع المنزلة عند الله.  

 سادسًا: التأمّل في الظّواهر غير المألوفة.  

}وَلقََدْ جَاءَتْ رُسلُنَُا إبِْرَاهِيمَ بِالْبُشْرَى قَالُوا سَلَامًا قَالَ سَلَامٌ فَمَا لبَِثَ أنَْ جَاءَ   -عليه السلام  -في قصة قدوم الملائكة إلى إبراهيم

ا رَأىَ أيَْدِيَهُمْ لَا تصَِلُ إلِيَْهِ نَكِرَهُمْ{،   ، لاحظ عليه السلام سلوكًا غير مألوف، وهو امتناع [70،  69]هود:  بِعِجْلٍ حَنيِذٍ * فلََمَّ

، فلم يتسرّع في الحكم عليهم أو الانفعال، ولم  [27  الذاريات،]ضيوفه عن الأكل بعد أن عرضه عليهم برفق }ألََا تأَكْلُُونَ{،  

قُ  تأمّل الموقف وتفسيره، واكتشاف حقيقة هؤلاء الضيوف؛ إذ العرُف أنه متى  م للضّيف يتجاهل سلوكهم، وإنما أخذ في  دِّ

 الطّعام بادرَ بالأكل، فكرامة الضيف تعجيل التقديم، وكرامة صاحب المنزل المبادرة بالقبَول. 

، خاف  [28  :الذاريات]أنهم ليسوا بشرًا عاديين، }فَأوَْجَسَ مِنْهُمْ خِيفَةً{،    -عليه السلام   -وبناء على ردة الفعل استنتج إبراهيم

 أن يكون وراءهم شرٌّ ومكروه. 

وحين لاحظ الضيوف ما خالجه عليه السلام من الخوف والوجل، أخبروه بحقيقتهم، وغرض مجيئهم، وأنهم مرسلون من قبِل  

رُكَ بِغلُامٍ عَلِيمٍ{،  ،  [70]هود:  ، }لا تخََفْ إنَِّا أرُْسِلْنا إلِى قَوْمِ لُوطٍ{،  [53  :الحجر ]الله بالبشرى، والنذارة، }لا توَْجَلْ إنَِّا نبَُشِّ

بينّته الآيات بعد ذلك.    كما   -عليه السلام  -  ف، وبدأ في مجادلتهم بشأن قوم لوط موقلل  مٍ حينها تحوّل خوفه عليه السلام إلى فَه

(al-Qurṭubī, 1964, 9/65 .) 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Innovations Journal of Humanities and Social Studies – Vol 4, No 1, 2026  

DOI: https://doi.org/10.61856/t17ev992 

9 
 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

 

التأمّليّ والتحليلي في تفسير الأحداث الخارجة عن المألوف قبل إصدار ردِّ   -عليه السلام  -هذا الموقف يكشف حِسّ إبراهيم

 فعلٍ عاطفيّ أو انفعاليّ.

الموقف أن التفكير التأمّلي المبني على الملاحظة الدقيقة، والتحليل المنطقي، يكشف عن الظواهر غير    اكما نستلهم من هذ

 المألوفة، ويسعى إلى تفسيرها، ومن ثمََّ الوصول إلى استنتاج منطقي لها.

 سابعًا: التأمّل العقليّ الإيمانيّ في قدرة الله الخارقة للعادة.  

بالولد   رَ إبراهيم عليه السلام  بُشِّ أدرك هو وزوجه أن الأسباب المنطقية للحمل والإنجاب غير   ( إسحاق عليه السلام)حين 

متوفرّة لديهما، فإبراهيم عليه السلام بلغ من العمُر عِتيًّا، وزوجه سارة كذلك، مع كونها عاقرًا، ولذلك فإن تعجّبهما واندهاشهما  

}أبََشَّرْتمُُونيِ عَلَى أنَْ مَسَّنيَِ الْكِبرَُ فبَِمَ   في أوّل الأمر طبيعيًا؛ فهو من منظورٍ بشريّ في ربط الأسباب بمسببّاتها، حيث قال:

رُونَ{،   ، وقولها  [72]هود:  ، وجاء على لسان سارة قولها: }يَا وَيْلتَىَ أأَلَِدُ وَأنََا عَجُوزٌ وَهَذاَ بَعْلِي شَيْخًا{،  [54  :الحجر]تبَُشِّ

إذ كان يعلم    ؛وتعجّبه عليه السلام لم يكن شكًا في قدرة الله تعالى، ومع هذا فإن سؤاله  [29  الذاريات،]أيضًا: }عَجُوزٌ عَقِيمٌ{،  

، يقينًا أن الله على كل شيء قدير، وأن قدرته سبحانه فوق كل سبب، وإنما كان سؤالًا نابعًا من تفكّر في الأسباب بغرض الفهم

: "استبعَد الولد لكِبرَ سِنّه، لا أنه قنط من رحمة الله تعالى"، ولهذا نجده (al-Qurṭubī, 1964, 10/36)لا الاعتراض، يقول  

  عليه السلام بعد تفكّرٍ وتأمّلٍ توصّل إلى أن رحمة الله وقدرته لا يحدّها عُمُر ولا سبب، وذلك يظهر في قوله: }وَمَنْ يقَْنطَُ مِنْ 

الُّونَ{،   رَبِّهِ إلِا الضَّ يائسًا [56  :الحجر]رَحْمَةِ  يتنافى مع    ؛، فدفع عن نفسه أن يكون  القنوط من صفات الضاليّن، الذي  إذ 

 جوهر الإيمان الذي يدعو إلى الأمل، وحسن الظنّ بالله في جميع الأحوال. 

هذه النقلة من التفكير إلى التسليم هي ثمرة التفكير   . هذا الموقف ابتدأ بتساؤل عقليّ، وانتهى بإيمانٍ قلبيّ، ويقينٍ كامل بقدرة الله

 التأمليّ الناضج، الذي يجمع بين الأخذ بالأسباب، مع الإيمان بأن مسببّها الحقيقي هو الله وحده.  

 ثامناً: العمق الفِكري في دعائه. 

إبراهيم دعوات  في  السلام    -المتأمّل  مقصده،    -عليه  نظره، وحكمة  وشمول  تفكيره،  يُدرِك عمق  القرآن،  آي  في  المبثوثة 

ن على ذلك من خلال ذكر نماذج من  هفتجاوزت دعواته ذاته، لتشمل ذريته وأمته من بعده، بل والإنسانية جمعاء، وسأبر

 دعواته:  

النَّاسِ فَمَنْ تبَِعنَيِ الدعاء بإخلاص التوحيد، في قوله: } وَاجْنبُْنِي وَبنَيَِّ أنَْ نَعْبُدَ الأصْنَامَ* رَبِّ إنَِّهُنَّ أضَْللَْنَ كَثيِرًا مِنَ    .1

طلب عليه السلام من ربه حمايته وذريته من آفة الشرك  , [36-35إبراهيم: ]فَإنَِّهُ مِنيِّ وَمَنْ عَصَانيِ فَإنَِّكَ غَفُورٌ رَحِيمٌ{ 

وعبادة الأصنام؛ إذ افتتن بها، وابتلي بعبادتها كثير من الناس. نلحظ أن دعاءه نابعٌ من تفكير مستقبليّ في مصير الإيمان 

: "ينبغي لكل داع أن  (Ibn Kathīr, 1999, 4/513) بين الأجيال المتعاقبة، ولهذا شمل دعاءه ذريته من بعده، يقول  

يدعو لنفسه ولوالديه ولذريته". كما أنه نابعٌ من وعيٍ بضعف النفس البشرية، وقابليتها للانحراف مهما بلغت من العلم  

 (. al-Saʻdī, 2000, 426. )والصّلاح، ولهذا سأل ربه أن يجنبّه عبادة الأصنام رغم كونه موحّداً لله

وَارْزُقْ أهَْلَهُ مِنَ الثَّمَراتِ مَنْ آمَنَ مِنْهُ  .2 آمِناً  وَالْيَوْمِ الدعاء بالأمن ورغد العيش، في قوله: } رَبِّ اجْعلَْ هَذاَ بلََداً   ِ مْ بِاللََّّ

، سأل إبراهيم ربه أن يجعل مكةَ بلداً آمنًا من الخوف والآفات، وأن يرزق المؤمنين من أهله من  [126]البقرة:  الْآخِرِ{،  

جامعًا بين الأمن    -عليه السلام  -جاء دعاؤه  -سبحانه -الاحتياج إلى غيره    نعأنواع الثمرات ما يسد حاجاتهم، ويغنيهم  

والرزق، إدراكًا منه بكونهما من الأسس الماديّة والمعنوية لازدهار المجتمعات، والتي لا تستقيم بدونها، وأن الرسالة 

 (. al-Saʻdī, 2000, 66)النبويّة لن تبلغ غايتها إلا في ظل الطمأنينة القلبية، والاستقرار الماديّ. 

وَ  .3 رَبَّنا  يَّتيِ  ذرُِّ وَمِنْ  مُقِيمَ الصَّلاةِ  قوله: }رَبِّ اجْعلَْنِي  العبادة فيها، في  تقَبََّلْ الدعاء بصلاح النفس والذرية، واستمرار 

الِحِينَ{،  [40]إبراهيم:  دعُاءِ{،     -عليه السلام  -، يتجلىّ لنا أن دعاءه  [100]الصافات:  ، وقوله: }رَبِّ هبَْ لِي مِنَ الصَّ

إذ لم يقتصر على نفسه، بل أشرك ذريته معه، فسأل ربه أن يجعله مقيمًا للصلاة    ؛يعكس تفكيرًا تأمليًّا عميقًا، بعيد المدى

ربه الذرية من  وملتزمًا بالعبادات، وذرية صالحة تسير على نفس النّهج، ويبقى أثرها حيًّا عبر الأجيال، كما أنه لم يطلب  

لمجرد الإنجاب، بل دعا بذرية صالحة تحافظ على الإيمان، وتلزم العبادة، فهو دعاءٌ جمع بين صلاح الذات، وصلاح  

 الذرية، مما يُورث امتداد الطاعة والخير عبر الأجيال. 

، أي: وكلًا من إبراهيم وأبنائه، جعلناه صالحًا [72]الأنبياء:  وقد استجاب الله دعاءه، قال تعالى: }وَكلُاًّ جَعلَْنا صالِحِينَ{،  

 (. al-Qurṭubī, 1964, 11/305)عاملًا بطاعة الله. 

وَرَثةَِ الدعاء بطيب الأثَر، وحُسنِ الذّكر، وحُسنِ الثوّاب، في قوله: }وَاجْعَلْ لِي لِسانَ صِدقٍْ فِي الْآخِرِينَ * وَاجْعلَْنِي مِنْ   .4

، طلب عليه السلام من ربه أن يجعل له في الدنيا ذكرًا وثناءً طيبًّا بين الناس يُذكَر به، [85،  84]الشعراء:  جَنَّةِ النَّعِيمِ{،  

ويقُتدى به في الخير إلى يوم القيامة، كما سأله أن يكرمه في الآخرة بدخول جنته، وما ذلك إلا لإدراكه أهمية القدوة  

 (. Ibn Kathīr, 1999, 6/147)الحسنة، وأن الأثر الحقيقي للإنسان لا ينقطع بموته الجسديّ. 

إن دعوته عليه السلام تعكس تفكيرًا تأمليًّا تجاوز حدود الدنيا الفانية، جمع بين طلب استمرار الأثر الطيِّب عند الناس  

 في الدنيا، وبين ثواب الجنة في الآخرة.

يَّتيِ بِ  .5 وادٍ الدعاء بجعل مكة بقعة تهفو إليها قلوب البشر، وتجُلب إليها خيرات الأرض، في قوله: "رَبَّنا إنِِّي أسَْكَنْتُ مِنْ ذرُِّ

فَاجْعلَْ أفَْئِدةًَ مِنَ النَّاسِ تهَْوِي إلَِ  مِ، رَبَّنا لِيقُِيمُوا الصَّلاةَ  هِمْ وَارْزُقْهُمْ مِنَ الثَّمَراتِ لَعلََّهُمْ  يْ غَيْرِ ذِي زَرْعٍ عِنْدَ بيَْتكَِ الْمُحَرَّ

في مكان    -عليهم السلام  -زوجه هاجر وابنه إسماعيل  -بأمر من الله  -، فحينَ أسكن إبراهيم  [37]إبراهيم:  يَشْكرُُونَ"،  

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Innovations Journal of Humanities and Social Studies – Vol 4, No 1, 2026  

DOI: https://doi.org/10.61856/t17ev992 

10 
 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

 

من الثمرات ما  أهله  ومحبّة، ويرزق    ا س شوقً يجعل مكة بلداً تسير إليه النا   ن أموحش، لا زاد فيه ولا بشر، دعا ربه  

أرواح العباد، وتحنُّ  ا إليهيُغنيهم، وقد استجاب الله دعاءه، فنرى مكة اليوم عامرة بالزوار والمعتمرين والحجاج، تشتاق 

نْ لَهُمْ حَرَمًا آمِنًا    ا لهجلب  كل عام، وتُ   عليها   تْ ولو تردد  ا إليه الثمرات والأرزاق من كل مكان، يقول تعالى: }أوََلَمْ نُمَكِّ

إلِيَْهِ ثمََرَاتُ كلُِّ شَيْءٍ رِزْقًا مِنْ لَدنَُّا{،    ,Ibn Kathīr, 1999, 1/413, al-Saʻdī, 2000).  [57]القصص:  يُجْبىَ 

427 .) 

جعله يُدرك أن اختيار الله لهذا المكان سكنًا لذريته لم يكن عبثاً، وإنما ،  نتاج تفكير تأمّليّ    -هنا   -مدعاء إبراهيم عليه السلا

لحكمة عظيمة ستتجلىّ في قادم الأيام، كما أظهر فهمًا عميقًا لحاجات الإنسان الروحية والنفسية والاجتماعية، ومتطلبات 

الأولويّات،   تقديمه  مراعيًا  الكريمة،  الرزق)الحياة  ثم  القلوب،  جلب  ثم  الصلاة،  على (إقامة  الروحية  الغايات  فقدّم   ،

الدنيا،   أساس صلاح  هو  الدين  أولًا؛ لأن صلاح  العبادة  فجعل  المادية،  للإيمان    نلأوالحاجات  نتيجة   ملوالعالرزق 

نَ السَّمَاءِ وَالأرْضِ{، الصالح، يقول تعالى: }وَلَوْ أنََّ أهَْلَ الْقرَُى آمَنُوا وَاتَّ   .  [96]الأعراف: قَوْا لفَتَحَْنَا عَليَْهِم برََكَاتٍ مِّ

"دعاءٌ جامعٌ لمطالبِ الديّن والدنيا، لأن الناس يذهبون إلى البيت الحرام للتقرب  ( :al-Ṭanṭāwī, 1998, 7/567)يقول  

 إلى الله تعالى، وليتبادلوا المنافع عن طريق التجارة وغيرها مع السكان المجاورين لهذا البيت المعمور".

إنَِّ رَبِّ  .6 وَإِسْحَاقَ  إِسْمَاعِيلَ  ِ الَّذِي وَهَبَ لِي عَلىَ الْكِبرَِ  لِلََّّ ي لَسَمِيعُ الدُّعَاءِ{، حمدُ الله على نعمة الولد، في قوله: }الْحَمْدُ 

ربَّه على أن وهبه إسماعيل وإسحاق، تجاوز حدود اللسان إلى القلب والفِكر،   -عليه السّلام  -، حمدُ إبراهيم[39]إبراهيم:  

فجاء نابعًا من قلبٍ مُفكّر، وتأمّلٍ عميق في قدرة الله ورحمته التي تجاوزت الأسباب البشرية، ومن استشعارٍ لحكمة الله  

" فهِبتهُُم من  ( :alssʻdy, 2000, 427)  في توقيت العطاء، وإدراكٍ لعظيم أثر هذه النِّعمة في حياته، ومستقبل أمته،

 أكبر النعم، وكونهم على الكِبرَ في حال الإياس من الأولاد نعمة أخرى، وكونهم أنبياء صالحين أجل وأفضل". 

إذاً: حمده عليه السلام نعمة ربه تواطأ عليه القلب واللسان، واستشعر فيه معنى النّعمة، وعظمة المُنعِم، فكان أبلغ في  

 الشُّكر.

عليه    -يم، ربطَ إبراه[41]إبراهيم:  الدعاء بالمغفرة، في قوله: }رَبَّنَا اغْفِرْ لِي وَلِوَالِدَيَّ وَلِلْمُؤْمِنيِنَ يَوْمَ يقَُومُ الْحِسَابُ{،   .7

المغفرة بيوم القيامة، إدراكًا منه لعظمة يوم القيامة وهول موقف الحساب والجزاء، والحاجّة الماسة للمغفرة   طلبه  -السلام

لعِظم حقهما    -قبل أن يتبينّ له أنه عدوٌّ لله  -فيه، فبدأ بطلب المغفرة لنفسه؛ هضمًا لها، وشعورًا بالتقصير، ثم ثنىّ بالوالديَن

 حتى بعد موتهما، ثم شمِل دعاءه المؤمنين عامّة الأحياء منهم والأموات؛ بدافع الرباط الإيمانيّ. 

فقه الأولويّات، وفهمًا عميقًا، ووعيًا شاملًا بمسؤولياته   اعتبارَ   -عليه السلام  -الدعاء بهذا الترتيب، يعكس عند إبراهيم

 الفردية والاجتماعية أمام الله.  

ين والدنيا، وتراعي مصلحة  قاصدَ يُدرك أنها دعواتٌ ذات م  -عليه السلام  -المتأمل في دعواته رشيدة، تجمع صلاح الدِّ

 ا يضمن تحقيق العبودية لخالقه. اته وبمالإنسان في مختلف جوانب حي

 عليه السلام. -المطلب الثاني: خصائص التفّكير التأّمّلي في قصة إبراهيم

يمكن    -عليه السلام  -خلال هذه المظاهر المتقدّمة تتجلىّ جملة من الخصائص الفكرية والمنهجية للتفكير التأملي عند إبراهيم

 إجمالها في النقاط الآتية: 

 أولًا: التحرر من التقليد.  

الأصنام    ةعبادإذ رفض التبّعيّة، ولم يقبل الموروث الديني السّائد لقومه في    ؛وهو من أبرز خصائص تفكيره عليه السلام

، وقومه، والملك النمرود، بعد رحلة  يهبوالكواكب دون برهان ودليل عقليّ، بل أعلن توجّهه العقدي بشجاعة وثبات أمام أ

هْتُ وَجْهِيَ لِلَّذِي فطََرَ السَّمَاوَاتِ وَالْأرَْ  ضَ حَنيِفًا تأمّل عميقة في ملكوت السماوات والأرض، بكلماتٍ جامعة مانعة: }إنِيِّ وَجَّ

الْمُشْرِكِينَ{،   مِنَ  أنََا  آلِهَتكَُمْ{، [79]الأنعام:  وَمَا  وَانْصُرُوا  قُوهُ  }حَرِّ النار:  في  بالإلقاء  التهديد  من  ذلك  تبعات  يخشَ  ولم   .

إذ لا يمكن أن يتأمَّل من هو أسير   ؛ت السائدة أساس التفكير التأملي. إذاً: التحّرر من القيود الفكرية، والعادا[68]الأنبياء:  

 المألوف. 

 ثانيًا: التَّدرج المنطقيّ في عرض الفكرة وإبطالها. 

بطال عبادة الكواكب، منهجًا عقلانيًا تدريجيًا، راعَى فيه واقع قومه، ومستوى  ومه لإاتبع إبراهيم عليه السلام في حواره مع ق

ا تفكيرهم، فبدأ بالكوكب، ثم القمر، ثم الشمس، ثم أعلن النتيجة النهائية المنطقية التي لا تقبل الجدل: }يَاقَوْمِ إنِِّي برَِيءٌ مِ  مَّ

 . [ 78]الأنعام: تشُْرِكُونَ{، 

والتدرّج واللطف في مخاطبة العقول؛ للوصول إلى   يُعلّمنا استخدام المنطق  تأمّليٌ تربوي لكل داعيةٍ ومُربٍّ،  وهذا منهجٌ 

 قناعات ذاتية، بدلًا من فرضها عليهم.

 ثالثاً: إثارة التفكير عند الآخرين. 

الحوار الهادئ في مواجهة الباطل، فلم يكن يجادل بعنف، ولم يلجأ للهجوم اللفظي في اتهامهم  -عليه السلام -استخدم إبراهيم

إذ ليس الغرض مجرّد الغلبة، أو الانتصار الشخصي، ولهذا فقد سلك منهج الحوار البنّاء القائم على السؤال   ؛بالضّلال مباشرة

الاستكشافي؛ لإيقاظ ضمائر قومه، وإثارة تفكيرهم، فمثلًا حين سأل قومه عن إمكانية سماع أصنامهم أو مقدرتها على جلب  

عقل دون صدام، وعندما واجهوه غاضبين حين حطّم أصنامهم، وترك النَّفع أو دفع الضُّر، كان غرضه زرع الشّك في ال

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Innovations Journal of Humanities and Social Studies – Vol 4, No 1, 2026  

DOI: https://doi.org/10.61856/t17ev992 

11 
 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

 

، مستهدفًا دفعهم  [63]الأنبياء:  كبيرهم، بقي هادئاً، وقدّم لهم حجة دامغة: } بلَْ فَعلََهُ كَبيِرُهُمْ هَذاَ فَاسْألَُوهُمْ إنِْ كَانُوا ينَْطِقُونَ{،  

   للحوار، وإعمال عقولهم.

وإبطال فكرة ألوهيتها كليًّا، وهو من أنفع أساليب الدعوة    -ا ضِمنً   -هذا الأسلوب هو الذي دفع قومه للاعتراف بضعف آلهتهم

 التأملية.

 رابعًا: الانتقال من التأمّل العقليّ إلى البرهان العملي. 

تجّلت هذه الخاصّية في طلب إبراهيم عليه السلام من ربه رؤية كيفية إحيائه الموتى، إذ حوّل تفكّره وتأمّله العقلي في خلق  

إيمانه، فأراه الله البرهان العملي حين أحيا له الطّيور   زيدتُ الله وآياته على قدرته تعالى على إحياء الموتى، إلى تجربة عملية  

تفكّر نظري، ن  مالأربعة أمام عينيه، فاطمأنّ قلبه، وازداد يقينًا بعظمة خالقه، وقدرته على إحياء الموتى، فكان إيمانه نابعًا  

وتجربة محسوسة مشاهدة. هذا الموقف يرشدنا إلى أن طلب الدليل العملي لزيادة الطمأنينة واليقين أمر مشروع لا حرج فيه، 

 ( al-ʻUthaymīn, 2002, 3/303)ولا يتنافى مع الإيمان. 

أقام إبراهيم  -كما جسّد موقف تحطيم الأصنام هذا الانتقال الحجة العقلية على بطلان عبادة   -عليه السلام   -أيضًا، فبعد أن 

الأصنام، بأسلوبٍ حواريّ هادئ، طرح من خلاله أسئلة عديدة من شأنها إثارة تفكير قومه وتأمّلهم في جدوى عبادتهم، أيقن 

فاستلّ    أن الحوار العقلي لا يُجدي وحده أحيانًا لإقناعهم، فقرر الانتقال من مستوى التأمّل والحجة العقلية إلى البرهان العملي،

فأسه وحطّم الأصنام، ليظهر لهم عجزها عن حماية نفسها، هذا البرهان العمليّ ألزم القوم بإعادة التفكير، فاعترفوا وقتها  

 . [64]الأنبياء: بعجز آلهتهم: }فرََجَعُوا إلِىَ أنَْفُسِهِمْ فقََالُوا إنَِّكُمْ أنَْتمُُ الظَّالِمُونَ{، 

إشارة إلى أن الانتقال من التأمّل العقلي إلى البرهان العملي، والتجربة المحسوسة، سبيل إلى زيادة الإيمان    نين الموقفيذفي ه

 واليقين من جانب، وسبيل إلى إظهار الحق، وإلزام الخصم به من جانب آخر.

 خامسًا: الحوار الجامع بين قوة الحُجّة، ولين الخِطاب. 

في دعوته بالحوار المتوازن المبني على حجج قوية، والمغلفّ بالكلمة الطيبة والرفق في  -عليه السلام -تميزّ أسلوب إبراهيم

الأسلوب، والذي نتج عنه إفحام قومه، وإلزامهم بالاعتراف بالحق ولو في قرارة أنفسهم، وقد برز استعماله لذلك عند مناقشته  

كما تقدم، وفي الوقت نفسه التزم الرفق والاحترام في   ،منطقيًا   أباه وقومه بشأن عبادتهم الأصنام، حين استخدم أسلوبًا عقليًّا 

:  [  45_42]مريم:  ده، حيث كرر نداءه لأبيه بلفظ "يا أبت" في أربع آيات متتالية في  طبته والحواره معهم، لاسيّما عند مخا 

صِرَاطًا بْصِرُ وَلَا يُغْنيِ عَنْكَ شَيْئاً * يَاأبََتِ إنِيِّ قَدْ جَاءَنيِ مِنَ الْعِلْمِ مَا لَمْ يَأتْكَِ فَاتَّبِعْنيِ أهَْدِكَ  }يَاأبََتِ لِمَ تعَْبُدُ مَا لَا يَسْمَعُ وَلَا يُ 

حْمَنِ عَصِيًّا * يَاأبََتِ إنِيِّ أخََافُ أَ  حْمَنِ فتَكَُونَ لِلشَّيْطَانِ  سَوِيًّا* يَاأبََتِ لَا تعَْبُدِ الشَّيْطَانَ إنَِّ الشَّيْطَانَ كَانَ لِلرَّ نْ يَمَسَّكَ عَذاَبٌ مِنَ الرَّ

ة الخطاب.   وَلِيًّا{، يهدف بذلك عليه السلام، إقناع العقول، وكَسْب القلوب، وأن الهداية لا تتحقق بغلظة القول، وشدِّ

إن الحوار البنّاء يتطلّب الجمع بين قوة الحجّة، ولين الخِطاب، فالحجة القوية دون رفق تنُفرّ القلوب، والرفق في القول دون 

 برهان لا يقُنع العقول، وبهذا التوّازن ستؤتي الدعّوة أكُلَُها. 

 سادسًا: التلّازم بين العقل والإيمان.  

التأمّلي بالجمع بين العقل الباحث عن الحقيقة، والإيمان القلبي الصّادق، يظهر ذلك من   -عليه السلام  -امتاز تفكير إبراهيم

في مظاهر الكون؛ ليهتدي إلى معرفة خالقها، وطلبه تجربةً حسّيةً مشاهدة في كيفية إحيائه الموتى؛   -عليه السلام  -خلال تأمّله

 ليزداد إيمانًا مع إيمانه، فيرتقي إلى مرتبة الطمأنينة القلبية. 

هذان الموقفان خيرُ برهان على التلّازم بين العقل والإيمان، إذ التفكير الحكيم جعل من العقل طريقًا للإيمان، ومن الإيمان 

 نورًا وبصيرة يهدي العقل إلى الحق. 

 سابعًا: التوازن بين الدّين والدُّنيا. 

التأمّلي، سخّر حياته لعبادة الله وحده، والدعّوة إلى توحيده متحمّلًا   -عليه السلام  -يُعدُّ هذا التوازن سمةً بارزة من تفكير إبراهيم

المشاقّ في سبيل تحقيقه، وعلى الجانب الآخر نجده قائداً سعى في عمران الأرض، فشارك في بناء بيت الله الحرام مع ابنه  

 إذ سأل ربه ذرية صالحة قام على رعايتها؛ ليكونوا نَواة لأمةٍ مسلمة.  ؛إسماعيل، وأبًا صالحًا اهتم ببناء أسرته

ثم إن عمارة الأرض مرتبطة بالمقصد الديني؛ إذ كان هدفه الأول أن يكون البيت الحرام مركزًا للعبادة وإقامة الصلاة: }إنِيِّ 

مِ رَبَّنا لِيقُِيمُوا الصَّلاةَ{،  يَّتيِ بِوادٍ غَيْرِ ذِي زَرْعٍ عِنْدَ بيَْتكَِ الْمُحَرَّ  . [37]إبراهيم: أسَْكَنْتُ مِنْ ذرُِّ

يَّتيِ{،  ، طلب منه استمرارها في ذريته، [124 :البقرة]وعندما أوكله الله إمامة الناس: }إنِيِّ جاعِلكَُ لِلنَّاسِ إِماماً قَالَ وَمِنْ ذرُِّ

" فيكون قد سأل أن يكون  ( :  Ibn ʻĀshūr, 1984, 1/704) فكانت مسؤولية عظُمى تجمع إدارة الديّن والدنيا معًا. يقول  

في ذريته الإمامة بأنواعها من رسالة وملك وقدوة على حسب التهيؤ فيهم، وأقل أنواع الإمامة كون الرجل الكامل قدوة لبنيه 

 وأهل بيته وتلاميذه". 

 -وقد بينّا جانبًا من ذلك في المطلب السابق  -كما جسّدت دعواته هذا التوازن أيضًا، فكانت جامعة بين خيريّ الدنيا والآخرة

ِ وَالْيَوْمِ   ،مراعيًا الربط بينهما من جانب   كما في قوله: }رَبِّ اجْعلَْ هَذاَ بلََداً آمِناً وَارْزُقْ أهَْلَهُ مِنَ الثَّمَراتِ مَنْ آمَنَ مِنْهُمْ بِاللََّّ

بالإيمان، ومراعيًا ترتيب الأولويات من جانب   -وهما من ضروريات الدنيا   -، فربط الأمن والرزق[126]البقرة:  الْآخِرِ{،  

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Innovations Journal of Humanities and Social Studies – Vol 4, No 1, 2026  

DOI: https://doi.org/10.61856/t17ev992 

12 
 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

 

على طلب الرزق وجلب القلوب لبلده وأهله؛ لأن استقامة الإنسان في عبادته تنعكس ه  ئدعا آخر، حين قدّم إقامة الصلاة في  

 على أمن ورخاء حياته.

ر لنا أن صلاح الدنيا وبركتها أظه  ؛ إذقدوة  -عليه السلام  -إذاً: التوازن بين الدين والدنيا أساسٌ لحياة متكاملة، ولنا في إبراهيم

 منشؤه صلاح العبادة، جاعلًا من كل عملٍ دنيويّ عبادة وطاعة لله. 

 المبحث الثالث: دور التفكير التأمّليّ الإبراهيمي في إعداد وتأهيل الدعاة. 

النظّر في سيرة إبراهيم عليه السلام، وشخصيته الدعّوية، يكشف عن مجموعة من القِيم والمهارات الفكرية والسّلوكية التي  

ن خلال تزويده بمنهج متكامل لا يقتصر على عرض الأدلة والبراهين، وإنما يهدف إلى ي متسُهم في إعدادِ داعيةٍ إبراهيم

بناء قناعةٍ ذاتيّةٍ مستنِدةٍ إلى حُججٍ عقلية، وحوارٍ جدليٍّ منطقيّ، ويمارس مبدأ الدعوة بالحكمة والموعظة الحسنة، مع التحّلي  

 نطلق، سيتمُّ تناول هذا الدّور المحوريّ من خلال مطلبين اثنين: بالحلم، والصّبر والثبات في مواجهة التحديّات، ومن هذا الم

 المنهج الإبراهيمي في إعداد الداعية.    المطلب الأول:

من أبرز الأسس المنهجية المستوحاة من التفكير التّأمليّ عند إبراهيم عليه السلام، والتي تمُكّن الداعية من بناء منهجه الدعّوي 

 على هديها، ما يلي: 

 أولًا: منهجية بناء القناعة الذاتية للوصول إلى اليقين. 

تبدأ من نقطة التَّساؤل والبحث عن    -قبل دعوة الآخرين  -يُعلّم إبراهيمُ عليه السلام الداّعيةَ أن أوُلىَ خطواتِ رحلته الدعّوية

الحقيقة بنفسه، ورفض التبّعِية الفكرية؛ ليمضيَ قُدمًُا وهو على بصيرةٍ تامّة، وقناعةٍ راسخةٍ مبنيةٍ على دليلٍ عقليّ بشأن صحة  

ِ عَلىَ بصَِيرَةٍ أنََا وَمَنِ ا  ,al-Saʻdī)، يقول  [108]يوسف:  تَّبَعنَيِ{،  ما يدعو إليه، قال تعالى: }قلُْ هَذِهِ سَبيِلِي أدَعُْو إلِىَ اللََّّ

 : "على بصيرة من ديني، أي: على علمٍ ويقينٍ من غير شكٍّ ولا امتراءٍ ولا مِرية".  (406 ,2000

الداّعية شجاعةً وقوةً وثباتاً أمام ما سيلاقيه من عقباتٍ، كتوجيه الاتهامات، والنقد اللاذع،   القناعة من شأنها أن تمنح  هذه 

والسخرية، تمامًا كالتي مُنحها إبراهيم عليه السلام، لمواجهة ملكًا جبّارًا، ومجتمعًا بأكمله، وما ذلك إلا بفضلِ قناعةٍ تامّةٍ 

مِنَ  بصدق دعوته، من وَلِيَكُونَ  وَالأرْضِ  السَّمَاوَاتِ  مَلَكُوتَ  إبِْرَاهِيمَ  تأمّله للكون، قال تعالى: }وَكَذلَِكَ نرُِي  شؤها ومبدؤها 

 . [75]الأنعام: الْمُوقنِيِنَ{، 

ومن جانب آخر يُعلمنا عليه السلام أن الدَّاعية لا ينبغي له عرضَ رسالته كأمرٍ مُسَلَّمٍ به، بل يعرضها كحقيقةٍ مدعومةٍ بالمنطق 

طلقًا لتفكير من يخاطبهم العنَان، بهدف دفعهم للتخليّ عن التقليد الأعمى، والوصول إلى الحقيقة عن قناعاتٍ سليمة  م  قلوالع

إذ لم يفرِض حقيقة قصور معبودات قومه عليهم، وإنما أظهر   -عليه السلام  -قائمة على العقل والبرهان. وهذا ما فعله إبراهيم

ة الأفُُول والغياب، وبطلان عبادة الأصنام من خلال عجزها عن حماية نفسها.  بطلان عبادة الكواكب لهم من خلال حُجِّ

الاعتراف    ه إلىيدعومن    لدفعوهذا المنهج هو ما يحتاجه الداّعية قبل دعوة الآخرين؛ لبناء قناعاتٍ راسخةٍ لا تتقاذفها الشّبهات،  

 ن طريق التَّأمل الذاتي، والتحّفيز العقليّ الذي يرُسّخ الحقيقة في قلبه.ق عبالح 

 ثانيًا: منهجية الحوار بالحجّة العقلية، والجدل المنطقي. 

يسير الداّعية على خُطى إبراهيم عليه السلام، في كيفية دحضه الأفكار الباطلة معتمداً استخدام الحجة العقلية، فعندما واجه 

قومه، ومَلِك زمانه، لم يكتفِ بالإنكار، بل حاورهم وخاطب عقولهم، مقدمًا الأدلة القاطعة على بطلان معبوداتهم، وألوهية  

لأصنام التي لا تنفع ولا تضر، ودليل التغيرّ والمغيب للأجرام السماوية؛ ودليل تغيير مطلع الشمس،  الملك، فقدّم دليل العجز ل

 ليصل بهم إلى الإيمان بالله وحده.

هذا المنهج يُعلّم الداّعية القدرة على توجيه الحجة إلى نقطة الضّعف عند الخصم، وإفحامه بدليل قاطع، لا يملك حياله إلا 

 السكوت والبهتان.

 ثالثاً: منهجية التنوّع والتدرّج في الأسلوب الدّعوي. 

في دعوته منهجًا حكيمًا قائمًا على التدرّج، وتنوع الأساليب، وذلك نتيجة   -عليه السلام   -الداعية الناجح يستلهم من إبراهيم  

فنجده متنقلًا من أسلوب الحوار اللين مع والده، إلى أسلوب الحجة العقلية مع قومه، ثم    ،تفكّر وتأمل لفهم طبيعة المدعوّين

في    يًا راعٍ الحجة العملية، إلى أسلوب التحدّي والمواجهة مع الطاغية النمرود، إلى أسلوب القدوة العملية مع الناس عامّة، م

 ذلك التدرّج في إقناعهم، إذ لم يبدأ بإنكار مباشرٍ لمعتقداتهم الباطلة. 

هذه المنهجية تعُلِّم الداعية أهمية التدرج في الدعوة، وأن إيصال الحق يحتاج إلى مراحل من التفكير والوعي لا دفعة واحدة، 

كما تكسبه مهارة أن يكون مبدعًا في طرح دعوته وأساليب إقناعه، مجتهداً في صياغة أساليب تناسب المَقام والمُخاطَب، 

 ا له الأثر البالغ في نجاح دعوته.فيوازن بين العقل والعاطفة، مم

 رابعًا: منهجية الثبّات على الحقّ أمام الشّدائد والابتلاءات.  

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Innovations Journal of Humanities and Social Studies – Vol 4, No 1, 2026  

DOI: https://doi.org/10.61856/t17ev992 

13 
 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

 

الثبّات الإبراهيمي يجعل الدّاعية على تصوّر بأن طريق الدعوة محفوف بالمخاطر، ويمنحه الثبّات على المبدأ في وجه الأذى،  

إبراه فقد واجه  دعوته،  سبيل  تحديات في  من  يقُابله  ما  كل  السلام  -يموأمام  لم    -عليه  لكنه  دعوته،  أثناء  المواقف  أصعب 

 .[124]البقرة: يتزعزع؛ لإيمانه النابع من التأمل في قدرة الله ووعده له بالخلافة والتمكين: }إنِيِّ جاعِلكَُ لِلنَّاسِ إِماماً{، 

جم والطَّرد من قبل والده:   ا تهديدفقد ثبت أمام الرفض القاطع للاستجابة لدعوته من قبِلِ أسرته ومجتمعه، والحامل معه   بالرَّ

مَلِيًّا{،   وَاهْجُرْنيِ  لَأرَْجُمَنَّكَ  تنَْتهَِ  لَمْ  الْجَحِيمِ{، [46]مريم:  }لئَنِْ  فيِ  فَألَْقُوهُ  بنُْيَانًا  لَهُ  }ابْنُوا  قومه:  قبِل  من  بالنار  والحرق   ،

 . [97]الصافات: 

اسخٍ بأن من  وحين ترك أرضه وموطنه ثبت قائلًا: }إنِِّي مُهَاجِرٌ إلَِى رَبِّي إنَِّهُ هُوَ الْعزَِيزُ الْحَكِيمُ{، مقولةٌ نابعةٌ من يقينٍ ر 

 توكّل على الله كفاه. 

والله لابتلاء قاسٍ في أشدِّ ما يُّحب، لكنه أبدى تسليمًا    وإنه   -عليهما السلام  -وتجلىّ ثباته العظيم حين امتحانه بذبح ابنه إسماعيل

 كاملًا لأمر الله، وما ذاك إلا نتيجة لإيمانٍ عميق بحكمة الله وعدله. 

خ منهجًا أصيلًا في نفس الداعية، بأن الثبات في طريق الدعوة لا يتحققّ إلا حين يمتلئ القلب يقينًا   هذه المواقف كفيلة بأن ترُسِّ

بوعد الله، وثقة في نصره لعباده الصّالحين، كما تربيّ الداعية على الاستعداد للتضحية وبذل أغلى ما يملِك من أجل استمرار 

 طريق التمّكين والرّفعة.دعوته، فالتضّحية 

 خامسًا: منهجية القدوة العملية.  

صورةٌ ناطقة للتفكير التأمليّ، إذ حوّل تأمّلاته إلى أفعالٍ تعبّديّة، وسلوكٍ إصلاحيّ   -عليه السلام  -إن القدوة العملية عند إبراهيم

 ملموس في حياة الداعية والمجتمع 

تظهر أن الدعّوة لا تقتصر على القول والحوار فحسب، بل تمتدُّ إلى الفعل والسلوك    -عليه السلام  -محطاتٌ عديدة في حياته

الذي يُجسّد الإيمان، من ذلك: الثباتُ على الحقّ، تحطيم الأصنام؛ لإعلان التوحيد، الصبر على أذى قومه وتهديهم، الهجرة 

في ترك زوجه وابنه الرضيع بوادٍ غير ذي زرع، وفي    وترك الوطن والأهل فرارًا بالدين، الاستسلام والانقياد لأوامر الله 

الاستعداد للتضحية بابنه، رفع قواعد بيت الله الحرام. كلها أفعال دعويّة عمليّة، رسمت منهجًا للدعاة في كل زمان، بأن الدعّوة 

، يقول تعالى: }قَدْ كَانَتْ لَكُمْ أسُْوَةٌ حَسَنَةٌ فيِ إبِْرَاهِيمَ وَالَّذِينَ مَعَهُ{، لا تؤتي ثمارها إلا حين تتمثلّ في سلوك وشخصية الداّعي

 [ 4 :الممتحنة]

 الصّفات الدّعويّة المؤثرة المستمدّة من شخصية إبراهيم عليه السلام.   المطلب الثاني:

 أولًا: التوكّل على الله عزّ وجلّ.  

حقيقة التوكّل: صدقُ اعتماد القلب على الله عز وجل في استجلاب المصالح، ودفعِ المضارِّ من أمور الدنيا والآخرة كلُِّها،  

وقد أمر الله به في مقام (, Ibn Rajab, 2004, 3/1266) وتحقيق الإيمان بأنه لا يُعطي ولا يمنعُ ولا يضَرُّ ولا ينفع سواه.  

ُ لا إلَِهَ إلِا هوَُ عَليَْهِ توََكَّلْتُ وَهُوَ رَبُّ الْعرَْشِ الْ     . [129 :التوبة]عظَِيمِ{، الدعّوة، فقال: }فَإنِْ توََلَّوْا فقَلُْ حَسْبيَِ اللََّّ

من أعظم الأنبياء توكّلًا على   -عليه السلام  -التوكّل على الله: صفة جوهرية لنجاح الدعّوة، وثبات الداّعية، وقد كان إبراهيم

مولاه، وهو ثمرة تفكيره التأمليّ في قدرة الله وحكمة تدبيره، فحين ألقاه قومه في النار، فوّض أمره إليه، ولسان حاله يلهج:  

ُ وَنِعْمَ الوَكِيلُ"، أخرجه   فكانت النار بردًا وسلامًا، وترك أهله في أرض (,  al-Bukhārī, 2001, raqm : 4563)"حَسْبنَُا اللََّّ

ا بأن الله لا يضُيّع أولياءه، فمن رحم ذلك الموقف تفجّر زمزم، ونشأت مكة، وحين  قاحلة بلا زاد؛ ثقةً في تدبير الله، ويقينًا تامًّ

، فكانت  [99:الصافات]رَبيِّ سَيَهْدِينِ{،    ترك أهله ووطنه؛ فرارًا بدينه، أعلن لقومه توكّله وتفويض أمره إليه: }إنِيِّ ذاَهِبٌ إلِىَ

النبوة.   وبابًا لرزقه ذرية صالحة، جعل فيهم   ,al-Zamakhsharī)هجرته فتحًا جديداً للدعوة في أرضٍ أصلح لعقيدته، 

تلك المواقف بمثابة مدرسة عمليّة لتعليم الداعية الاعتماد الكامل على الله عز وجل، والثقة المطلقة به سبحانه (  4/53 ,1987

 حتى في أحلك الظروف، وأن الدعوة مهمة ربانية لا تتمُّ إلا بعون الله وتوفيقه، فمن كان مع الله، كان الله معه. 

بر والثَّبات على المبدأ.    ثانيًا: الصَّ

ة الصَّبر والثَّبات من خلال التأمّل في تجربة إبراهيم عليه السلام، والنظر في الأسباب التي دفعته إلى أن   يستمدّ الداعية قوَّ

يبقى صامداً صابرًا أمام أنواعٍ من الابتلاءات والتحديّات. فصبر على طول الطريق وقلة المستجيبين، وصبر على أذى قومه  

دية، وصبر على التضحية بولده، كلها اختباراتٌ ربّانية، أدرك من خلالها أن وراءها تربية إيمانية، وعداوتهم المعنوية والجس

 يُمحّصُ بها نفوسهم، ويرفع بها درجاتهم، ويعدهّم لمقاماتٍ أعلى وأرفع، فكانت الثمّرة أن اختاره الله إمامًا للناس.

فعلى الدّاعية أن يعلم بأن مسيرة الدعّوة محفوفةٌ بالابتلاءات، وأن الصّبر والثبّات في سبيل الحق نهج الأنبياء عليهم السلام، 

ا صَبَرُوا{،   ةً يَهْدوُنَ بِأمَْرِنا لَمَّ مِنْهُمْ أئَِمَّ .  [24  :السجدة]وهما طريق التمّكين وبلوغ الإمامة في الدين، قال تعالى: }وَجَعلَْنا 

(Ibn Kathīr, 1999, 1/686 .) 

 ثالثاً: الرّحمة والليّن والرّفق.  

لين قلب الداّعية من أعظم أسباب إقبال المدعوينّ عليه، وفي المقابل غلظة القلب سبب لنفورهم مهما أوتي من القدرات، قال  

ِ لِنْتَ لَهُمْ وَلَوْ كنُْتَ فظًَّا غَلِيظَ الْقلَْبِ لانْفضَُّوا مِنْ حَوْلِكَ{،   . [159 :آل عمران]تعالى: }فبَِمَا رَحْمَةٍ مِنَ اللََّّ

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Innovations Journal of Humanities and Social Studies – Vol 4, No 1, 2026  

DOI: https://doi.org/10.61856/t17ev992 

14 
 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

 

وقوّتها، والتي كانت كفيلة بإذابة الجمود الفِكريّ لدى قومه، إلا أنه ظلَّ   -عليه السّلام  -وعلى الرغم من وضوح حجج إبراهيم

ه  هينًّا لينًّا مترفقًّا في حواره معهم؛ إدراكًا منه أن القلوب مفتاحها طيب الكلمة لا شدتّها، وقد جسّد هذا المبدأ في حواره مع أبي

، فقدّم نداءه الحنون [42]مريم:  ا لَا يَسْمَعُ وَلَا يبُْصِرُ وَلَا يُغْنيِ عَنْكَ شَيْئاً{، عندما دعاه إلى التوحيد، فقال: }يَاأبََتِ لِمَ تعَْبُدُ مَ 

يقول   سماعه.  على  ويقُبل  عاطفته،  فتحرّك  والده،  قلب  في  موقعها  لتقع  نصيحته؛  عرض  قبل  أبتِ"،  "يا  -al)بلفظ: 

Zamakhsharī, 1987, 3/18 : )  يما كان متورطًا فيه من الخطأ العظيم، والارتكاب "انظر حين أراد أن ينصح أباه ويعظه ف

الشنيع الذي عصا فيه أمر العقلاء، وانسلخ عن قضية التمييز، كيف رتب الكلام معه في أحسن اتساق، وساقه أرشق مساق،  

 مع استعمال المجاملة، واللطف، والرفق، واللين، والأدب الجميل، والخلق الحسن". 

عذر أباه في إساءته، وقابل   -عليه السلام   -لكنّ أباه قابل ذلك بجفاء، وهدّده بالقتل، وأمره بهجره، والابتعاد عنه زمنًا، لكنه

، حيث ودعّه بسلامٍ، وظلّ يستغفر له حتى تبينّ له أنه عدوٌ لله.  [47]مريم:  ذلك بإحسان، }سَلَامٌ عَليَْكَ سَأسَْتغَْفِرُ لكََ رَبيِّ{،  

(Abū Zahrah, 9/4651 .) 

كما أن إقناعه لقومه ببطلان عبادة الكواكب قام على المبدأ ذاته، فاستخدم معهم أسلوبًا قائمًا على الحوار العقلاني الهادئ  

المتدرّج، لا على السّخرية والتهّكّم، دفعهم من خلاله إلى مراجعة أنفسهم، إلا أن المكابرة دفعتهم للبقاء على شركهم، حينها 

مصير قومه، وأشفق عليهم لما ينتظرهم من سوء المصير، ولهذا لم يطلب الهلاك لمن عصى منهم،  تأمّل عليه السلام في  

]إبراهيم: حِيمٌ{،  وحاد عن طريقه، وإنما أوكلهم إلى مغفرة الله ورحمته، فقال:}فَمَنْ تبَِعنَيِ فَإنَِّهُ مِنيِّ وَمَنْ عَصانِي فَإنَِّكَ غَفُورٌ رَ 

، وإنما معناه: أنه يرجو الرحمة لمن عصاه ابتداء ألا يستمر على    ، وليس معنى ذلك أنه يطلب[36 الغفران لمن أشرك باللََّّ

 (. Abū Zahrah, 8/4037)عصيانه وشركه.  

فعلى الداعية أن يتصّف بالرفق والرحمة مع مخالفِه، داعيًا بالحكمة والموعظة الحسنة، وجاعلًا نصَب عينيه أن الكلمة الطيبّة 

 . تفتح مالا تفتحه الحجة الصّارمة، فالحكمة ليست في معرفة ما يقوله، بل في معرفة كيف يقوله؟ 

 رابعًا: حُبُّ الخيرِ للناس، وامتداده في الذّريةّ والإنسانية جمعاء.  

وهي من أجمل الصّفات الدعّوية الإبراهيمية، والتي تدلُّ على عظيم الحسِّ الإنسانيِّ وعُمقه، وقد تجلّت في دعائه عليه السلام: 

ي ، لم يكتفِ عليه السّلام  [129]البقرة:  هِمْ{،  }رَبَّنَا وَابْعَثْ فيِهِمْ رَسُولًا مِنْهُمْ يتَلُْو عَليَْهِمْ آيَاتكَِ وَيُعلَِّمُهُمُ الْكِتاَبَ وَالْحِكْمَةَ وَيزَُكِّ

ين في الحال والمستقبل، وامتداد الهداية والصَّلاح للأجيال من  بإصلاح قومه، وبنيه المباشرين، وإنّما رَغِب في عمارَة الدِّ

نة، ويطّهر  ويبينّ معانيه، ويعلمهم الحكمة والس  ،هببعدِه، فسأل ربه أن يرسل للأمة رسولًا من ذريته، يقرأ عليهم آيات كتا 

قلوبهم من رجس الشرك، وأخلاقهم من الرّذائل، وقد استجاب الله دعاءه، إذ بعث محمداً صلى الله عليه وسلم، فكان رحمة  

 (. al-Rāzī, 2000, 4/58, al-Saʻdī, 2000, 66)خاصة، ولسائر الخلق عامّة.  -عليه السلام  -من الله لذريتّه

ة المستمرة إلى الوحي،  الدَّعوة، وحاجة الأمَُّ تأمّليّ عميق في مستقبل  من قلبٍ رحيم، وناشئة عن تفكيرٍ  نابعةٌ  هذه الدعوة 

 والتعليم، والتزّكية.

ومتى امتلأ قلب الداّعية إخلاصًا وحُبًّا في نفع الناس وهدايتهم، انشرحت له قلوبهم، وربما استجابوا له طوعًا؛ لأن النفس  

 تميل بطبيعتها لمن يحبّها بصدق، كما تمنحه تلك المحبة طاقة تدفعه للاستمرار حتى مع وجود العقبات.

 خامسًا: التَّضحية. 

للداّعية أروع الأمثلة للتضّحية بأعزّ وأغلى ما يملك، وجسّد مفهومها في أبهى صورها، فضحّى   -عليه السّلام  -ضرب إبراهيم

بنفسه حين أمر قومه بإلقائه في النار، واختار الثبّات على الحقّ على أن يتنازل عن عقيدته ودعوته، وضحّى بوطنه وأهله  

لى ذبح ابنه إسماعيل عليه السلام؛ ممتثلًا في ذلك لأمر ربه تعالى،  فرارًا لله بدينه، وبلغت ذروة تضحيته حين هَمَّ مُقدِمًا ع

ض   تلك التضّحيات نتاج إيمانٍ ويقين راسخ بوعد الله وعدله وحكمته، وحصيلة تفكيرٍ تأمّليّ عميق بأن كلَُّ ما يتُرك لله يُعوَّ

، فأثمرت بفضل الله بركاتٍ لا تحُصى، تجاوزت زمانه، ليمتدّ أثرها شاملًا وقلبه ثابتٌ مطمئنّ   قدمُُ يَ أضعافًا، وهذا ما جعله  

وأمته، قال تعالى: }ثمَُّ أوَْحَيْنَا إلِيَْكَ    -صلى الله عليه وسلم  -أممًا وأجيالًا متعاقبة، فصار أبًا للأنبياء، وإمامًا يقتدي به رسولنا 

 (. al-Saʻdī, 2000, 451). [123]النحل: أنَِ اتَّبِعْ مِلَّةَ إبِْرَاهِيمَ حَنيِفًا{، 

إن التَّضحية ليست محصورةٌ في بذل النفس أو المال، بل تشمل بذل الوقت، والجُهد، والرّاحة في سبيل تحصيل المقصود،  

دعوته لن تحُققّ الأهداف المرجوّة دون تقديم وبذل كل ما هو غالي ونفيس في سبيلها، وليسِر  أن    وعلى الداّعية أن يُدرك

مطمئنًا بأن ذلك لن يذهب سُدى، فكل ألمٍ وحزن ودمعة في سبيل الإصلاح تكُتب في ميزانه، وستثمر بإذن الله هداية ونورًا  

ِ يُورِثهَُا مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَالْعَاقبَِةُ لِلْمُتَّقِينَ{،    في القلوب، ونصرًا وتمكينًا ولو بعد حين، قال تعالى: }إنَِّ  ]الأعراف: الْأرَْضَ لِلََّّ

128] . 

إن تتبّع صفات الداّعية الإبراهيمي يُملِي علينا أن نسطّر بعض النماذج لشخصياتٍ دعَويَّة معاصرةٍ تجلّت فيها تلك الصفات، 

وشكلّت امتداداً حيًّا وعمليًا لمنهج الخليل إبراهيم عليه السلام، الأمر الذي من شأنه أن يؤكّد قابلية تطبيق المنهج الإبراهيمي 

 المعاصِر، وفاعليتّه في تحقيق مقاصد الهداية والصّلاح في ظلّ ما نعايشه من تحوّلاتٍ اجتماعية، وتحديّات في العمل الدعّويّ 

 فكرية.

 فمن أبرز هؤلاء الدعّاة: 

، إذ تجلىّ في سيرته جانب الرّفق والرحمة، فكان لينّ الجانب، حَسنُ الخُلق، متواضعًا الشيخ عبد العزيز بن باز رحمه الله

في تعامله، يستقبل الناس ببشاشة، ولا يردُّ سائلًا، ورغم فقده لبصره إلا أنه ظلَّ معطاءً في التعليم والدعّوة، ومعروفًا بشدة 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Innovations Journal of Humanities and Social Studies – Vol 4, No 1, 2026  

DOI: https://doi.org/10.61856/t17ev992 

15 
 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

 

حبه الخير للناس، إذ بذل عمره في نصحهم، والشفاعة لهم، ومساعدة المحتاجين منهم، وتوجيه المخطئ بالحكمة واللطف، 

 (. al-Mūsá, 2002, 39, 49) مما جعل دعوته قريبة من القلوب.

العثيمين رحمه الله،   بن صالح  محمد  الأفكار،  الشيخ  ترتيب  بحُسن  تميزّ  فقد  التعليمي،  أسلوبه  في  الحكمة  جانب  إذ مثلّ 

وإيضاح مسائل العلوم بأسلوب مُيسّر خالٍ من التعقيد، كما أن لديه مهارة عظيمة في تحليل المسائل الشائكة المعقّدة، لتصل 

 ,al-Zahrānī)  خير شاهدٍ على ذلك.  ذهن الطالب في صورة جليّة واضحة، ورسائل طلابه، وتفريغهم لدروسه وطباعتها 

2001, 65 .) 

ثابتاً في وجه الظّلم والاحتلال،   -رحمه الله  -جسّد مبدأ الصّبر والثبّات على المبدأ، فقد ظلّ الشيخ أحمد ياسين رحمه الله،  

وصابرًا على الأذى والتعذيب والأسَْر، عاش مقعداً مشلولًا، ومع ذلك حَمَل همَّ الدعوة والمقاومة، وربى جيلًا كاملًا على 

 (. alʻffāny, 2004, 68)الإسلام والجهاد. 

تجلّت في مسيرته المناظرة والدفّاع عن العقيدة بالحجة والبرهان، إذ وهبه الله قوة في المناظرة،  الشيخ أحمد ديدات رحمه الله،  

التبشير،  لحملات  والتصدّي  المُنصّرين،  كبار  مناظرة  في  فنجده قضى عمره  وشجاعة،  بجرأة  الباطل  وبراعة في كشف 

دراك، محافظًا على هدوئه واتزّانه، وصابرًا على ما يلَقاه والوقوف أمام تياراتٍ من الشّبهات الفكرية بقوة الدليل، وسعة الإ

 (. Abū Zayd, 2008) من ضغوط وتهديدات. 

امتازت سيرته بجانب التَّضحية، والإحسان، وبذل الخير للناس بعيداً عن الأضواء،   الشيخ عبد الرحمن بن سميط رحمه الله، 

فقد أفنى رحمه الله حياته في بلاد أفريقيا لخدمة الدعوة، وهداية الناس ونفعهم، متحمّلًا في سبيل ذلك مشاق السفر، والمرض،  

 (. alḥḍryty, 2020, 355) وشظف العيش، ومحاولات اغتياله.

اجتمعوا على أصلٍ واحد، وهو صدق التوكّل على الله، وإخلاص النية له تعالى، والذي كان ثمرته    -رحمهم الله  -وجميعهم

 سيرتهم نماذج حيّة، تسُتذكَر دائمًا كمصدر قدوة وإلهامٍ للدُّعاة من بعدهم. عل تخليد آثارهم، وجَ 

أظهرت تلك النماذج المعاصرة أن المنهج الإبراهيمي مدرسة متجددة في مختلف الأزمنة، لها أهميتها في بناء الداّعية، من 

 خلال غرس القِيم الإيمانية، والصّفات الفاضلة التي تؤهله لممارسة الدعوة بكفاءة.  

 الخَاتِمــة: 

حث الحمدُ لله الذي هيّأَ البِدءَ، وطيّب المُنتهى، وصلاةٌ وسلامٌ على النبّيِّ محمدٍ صلى الله عليه وسلم، ومن اقتفى، وبعدَ بلوغ الب 

 غايته، يضع بين يديّ القارئ أهم ما توصّل إليه من نتائج، وما أسفر عنه من توصيات. 

 توصّل البحث إلى النتائج الآتية: 

 يُحتذى بها. ماذجُ قصَصُ الأنبياء مادةٌ ثرّية للتفكير التأمليّ، ون .1

التفّكير التّأمليّ في قصص الأنبياء جميعها، أداةٌ قرآنية تساهم في تطوير مهارات الدُّعاة من خلال الفهم العميق لسيرتهم،   .2

 ووسيلة لتحقيق أهداف الدعوة بكفاءة. 

 الدعّوي.   -عليه السلام -ممارسة التفّكير التأّملي تمُثلّ منهجًا نبويًّا أصيلًا، وسمةٌ بارزة في منهج إبراهيم .3

لم يعتمد على العقل وحده، بل جمع بين التفكير العقلي والتدبر القلبي في آيات   -عليه السلام -التفّكير التأّمّلي عند إبراهيم .4

الله الكونية والشّرعية، مما أكسب تفكيره توازنًا بينهما، بهدف الوصول إلى الحقائق، وترسيخ اليقين في قلب الداّعية 

 والمدعو على السّواء.  

التفّكير التأّمّلي عند إبراهيم عليه السلام له صوره ووسائله المتنوعة، والتي تهدف إلى البحث عن الحقيقة، والوصول  .5

 إلى اليقين، وإفحام الخصم، واستحضار النعم والاعتراف بها، مما يعكس البعد العقلي، والعمق الإيماني في دعوته.

النظّر في الظواهر الكونية للوصول إلى الحقيقة، والحِوارُ العقليّ  -عليه السلام -من مظاهر التفكير التأمّلي عند إبراهيم .6

مع قومه في كشف عجز معبوداتهم من كل وجه، والجَدل المنطقيّ مع الملك النّمرود؛ لإثبات بطلان ادعّائه الألوهية،  

الظّواهر غير المألوفة، والتأمّل    والتأمّل في كيفية البعث والإحياء، والتأمّل في الغاية والمعنى من الابتلاء، والتأمّل في

 العقليّ الإيمانيّ في قدرة الله الخارقة للعادة، والعمق الفِكري في دعائه.

تشمل: التحرر من التقليد. التَّدرج المنطقيّ في عرض الفكرة   -عليه السلام -خصائص التفكير التأملي في قصة إبراهيم  .7

وإبطالها. إثارة التفكير عند الآخرين. الانتقال من التأمّل العقليّ إلى البرهان العملي. الحوار الجامع بين قوة الحُجّة، ولين 

 الخِطاب. التلّازم بين العقل والإيمان. التوازن بين الدّين والدُّنيا. 

التفكير التأمّلي، والإيمان القلبي، حقيقتان متلازمتان لا يُستغنى بأحدهما عن الأخرى، وباجتماعهما معًا تتحقق المعرفة  .8

 بالله والخشية منه، والهداية إلى الصراط المستقيم. 

التفكير التأّملي الإبراهيمي، يسهم في بناء وإعداد شخصية الداعية، من خلال الاقتداء بمنهجه القائم على: بناء القناعة  .9

الذاتية، ومحاورة الخصم بالحجة العقلية والجدل المنطقي، والثبّات على الحقّ، والقدوة العملية، والتدرّج في الأسلوب 

 اءة الداّعية، والتأثير الإيجابي على المدعوين.الدعّوي، الأمر الذي يُعزّز من كف

حُبُّ  .10 والرّفق،  والليّن  والثَّبات على المبدأ، الرّحمة  التوكّل على الله عزّ وجلّ، الصَّبر  الداّعية الإبراهيمي:  من صفات 

 الخيرِ للناس، التَّضحية.

الصّفات ترسيخ  غرس القِيم الإيمانية، و  لها دورها فيفي مختلف العصور،    المنهج الإبراهيمي مدرسةٌ دعويّةٌ متجدّدةٌ  .11

 .  لأداء واجب العمل الدعّويّ على الوجه الأكمله لُ التي تؤهّ و في شخصية الداّعية، الفاضلة

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Innovations Journal of Humanities and Social Studies – Vol 4, No 1, 2026  

DOI: https://doi.org/10.61856/t17ev992 

16 
 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

 

أنموذجًا للتفكير التّأمليّ المتكامل من جميع جوانبه، فهو عقلٌ يتفكّر ليهتدي إلى الحق، وقلبٌ   -عليه السلام  -يُمثلُِّ إبراهيم   .12

 يتدبرّ ليبلغ مراتب اليقين، وشخصية حليمةٌ رحيمة لتؤثرّ في القلوب، فاستحَقَّ أن يكون أمُّــة.

 ويوصِي البحث بالآتي:  

استكمال هذا الموضوع في دراسة موسَّعة تتناول قصََص الأنبياء الأخرى؛ للإسهام في تطوير المنظور القرآني للتفكير  .1

 الدعّوي والفكري.

والدراسات  .2 والدعوة،  التفسير،  أقسام  في  سيّما  ولا  الشرعي،  التعليم  مناهج  في  القرآني  التأّمّلي  التفكير  مفهوم  إدماج 

 الإسلامية. 

 إعداد برامج تدريبية للدُّعاة، تعُنى بمهارات التفكير التأملي. .3

الاستفادة من منهج التفكير التأملي في مواجهة الانحرافات الفكرية المعاصرة، من خلال تنمية قدرة الدارسين على النقّد   .4

   البناء، والحوار الهادئ القائم على الدليل، وغيرها، والذي من شأنه أن يُسهِم في تصحيح المفاهيم المنحرفة.

تشجيع الجامعات على عقد النَّدوات والمؤتمرات حول التفّكير التأّملي في القرآن الكريم، بوصفه منهجًا حضاريًا ودعَويًّا  .5

 أصيلًا.

References: 

Al-Qurʾān al-Karīm. 

Abū Zahrah, M. (2004). Zahrat al-tafāsīr. Dār al-Fikr al-ʿArabī. 

Al-Aṭrash, Ṭ. ʿU. (2016). Mustawā al-qudrah ʿalā al-tafkīr al-taʾammulī ladā muʿallimī al-

ʿulūm fī al-marḥalah al-asāsiyyah bi-Ghazzah. Majallat Jāmiʿat al-Azhar, 13(1), 

1329–1370. 

Al-Albānī, M. N. al-D. (1995). Silsilat al-aḥādīth al-ṣaḥīḥah wa shayʾ min fiqhihā wa 

fawāʾidihā. Maktabat al-Maʿārif. 

Al-Bukhārī, M. (2001). Al-jāmiʿ al-musnad al-ṣaḥīḥ al-mukhtaṣar min umūr rasūl Allāh wa 

sunanihī wa ayyāmihī (Vol. 1). Dār Ṭawq al-Najāh. 

Al-Jurjānī, ʿA. (1983). Kitāb al-taʿrīfāt (Vol. 1). Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah. 

Al-Kafawī, A. (D.T.). Al-kulliyyāt. Muʾassasat al-Risālah. 

Al-Kubaysī, I. (2017). Darajat imtilāk muʿallimī al-lughah al-ʿArabiyyah li-mahārāt al-tafkīr 

al-taʾammulī wa mumārasātihim lahu fī al-Urdunn (Unpublished master’s thesis). 

Jāmiʿat Āl al-Bayt. 

Al-Mājid, A. (2021). Muqawwimāt al-dāʿiyah al-muslimah: Dirāsah Qurʾāniyyah min khilāl 

qiṣṣat Ibrāhīm. Ḥawliyyāt Kulliyyat al-Daʿwah al-Islāmiyyah bi-l-Qāhirah, 24(2), 

167–211. 

Al-Muṭayrī, Ḥ. (2022). Istikhdām uslūb al-tafkīr al-taʾammulī fī al-daʿwah. Majallat Jāmiʿat 

al-Malik Khālid lil-ʿUlūm al-Sharʿiyyah wa al-Dirāsāt al-Islāmiyyah, 19(3), 45–79. 

Al-Naḥlāwī, ʿA. al-R. (2007). Uṣūl al-tarbiyah al-islāmiyyah wa asālībuhā fī al-bayt wa al-

madrasah wa al-mujtamaʿ (25th ed.). Dār al-Fikr. 

Al-Qaradāwī, Y. (D.T.). Fiqh al-awlawiyyāt: Dirāsah jadīdah fī ḍawʾ al-kitāb wa al-sunnah. 

Al-Qurṭubī, M. (1964). Al-jāmiʿ li-aḥkām al-Qurʾān (Vol. 2). Dār al-Kutub al-Miṣriyyah. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Innovations Journal of Humanities and Social Studies – Vol 4, No 1, 2026  

DOI: https://doi.org/10.61856/t17ev992 

17 
 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

 

Al-Rāghib al-Aṣfahānī, al-Ḥ. (1991). Al-mufradāt fī gharīb al-Qurʾān (Vol. 1). Dār al-

Qalam; al-Dār al-Shāmiyyah. 

Al-Rāzī, F. al-D. M. (2000). Mafātīḥ al-ghayb (Vol. 3). Dār Iḥyāʾ al-Turāth al-ʿArabī. 

Al-Raysūnī, A. (D.T.). Naẓariyyat al-maqāṣid ʿinda al-imām al-Shāṭibī. 

Al-Suyūṭī, ʿA. al-R. (1996). Al-dībāj ʿalā Ṣaḥīḥ Muslim ibn al-Ḥajjāj (Vol. 1). Dār Ibn 

ʿAffān. 

Al-Ṭabarī, M. (2000). Jāmiʿ al-bayān ʿan taʾwīl āy al-Qurʾān (Vol. 1). Muʾassasat al-

Risālah. 

Al-ʿUthaymīn, M. (2002). Tafsīr al-Fātiḥah wa al-Baqarah (Vol. 1). Dār Ibn al-Jawzī. 

Deming, W. E. (1986). Out of the crisis. MIT Press. 

Ibn ʿĀshūr, M. (1984). Taḥrīr al-maʿnā al-sadīd wa tanwīr al-ʿaql al-jadīd min tafsīr al-

kitāb al-majīd. al-Dār al-Tūnisiyyah lil-Nashr. 

Ibn al-Munīr, A. (1966). Al-inṣāf fīmā taḍammanahu al-Kashshāf. Sharikat Maktabat wa 

Maṭbaʿat Muṣṭafā al-Bābī al-Ḥalabī wa Awlāduh. 

Ibn al-Qayyim, M. (1996). Madārij al-sālikīn bayna manāzil iyyāka naʿbudu wa iyyāka 

nastaʿīn (Vol. 3). Dār al-Kitāb al-ʿArabī. 

Ibn al-Qayyim, M. (D.T.). Miftāḥ dār al-saʿādah wa manshūr wilāyat al-ʿilm wa al-irādah. 

Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah. 

Ibn Ḥibbān, M. (1993). Ṣaḥīḥ Ibn Ḥibbān. Muʾassasat al-Risālah. 

Ibn Ḥumayd, Ṣ. (Ed.). (D.T.). Naḍrat al-naʿīm fī makārim akhlāq al-rasūl al-karīm (Vol. 4). 

Dār al-Wasīlah. 

Ibn Kathīr, I. (1999). Tafsīr al-Qurʾān al-ʿAẓīm (2nd ed.). Dār Ṭayyibah. 

Ibn Rajab, Z. al-D. ʿA. al-R. (2004). Jāmiʿ al-ʿulūm wa al-ḥikam fī sharḥ khamsīn ḥadīthan 

min jawāmiʿ al-kalim (2nd ed.). Dār al-Salām. 

Ibn Fāris, A. (1979). Muʿjam maqāyīs al-lughah. Dār al-Fikr. 

Ishikawa, K. (1985). What is total quality control? Prentice Hall. 

Juran, J. M. (1998). Juran’s quality handbook. McGraw-Hill. 

Muslim al-Naysābūrī. (D.T.). Al-musnad al-ṣaḥīḥ al-mukhtaṣar bi-naql al-ʿadl ʿan al-ʿadl ilā 

rasūl Allāh. Dār Iḥyāʾ al-Turāth al-ʿArabī. 

Ṭanṭāwī, M. (1997). Al-tafsīr al-wasīṭ lil-Qurʾān al-karīm (Vol. 1). Dār Nahḍat Miṣr. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Innovations Journal of Humanities and Social Studies – Vol 4, No 1, 2026  

DOI: https://doi.org/10.61856/t17ev992 

18 
 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License.  

 

Tegmark, M. (2017). Life 3.0: Being human in the age of artificial intelligence. Knopf. 

Russell, S. J., & Norvig, P. (2020). Artificial intelligence: A modern approach. Prentice Hall. 

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

